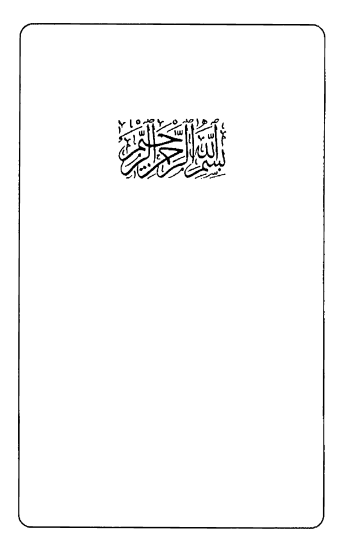
آثارات وس زاده آفی النفس مِنْ وَلِمُا إِنَّ إِنَّ السَّاعَ السَّاعَ الْمُعْلِمُ السَّاعَ السَّاعَ السَّاعَ السَّاعَ السَّاعَ السَّاعَ ا التقالين التقينا الية الله عن ذاده الاملى





آلراسستادمن زلوماً في ١٠٨

آلي*و* النفس

مِنْ لِيَانِي الْمِيْنِ الْمِيْنِي الْمِيْنِينِي الْمِيْنِي الْمِينِي الْمِيْنِي الْمِيلِي الْمِ

تأليف

الشيخ التكور لبنسينا

الية الله وحَسَن ذاده الامال

سلط بديل ◄ mktba.net

ابن مينا، حسين بن عبدالله، ٣٧٠ ـ ٤٢٨ ق.

(شفاء، برگزیده].

النفس من كتاب الشفاء / لابي على سينا، حققه حسن حسن زاده الآملي. \_

قم: مكتب الإعلام الإسلامي، مركز النشر، ١٣٧٥.

٣٦٨ ص. - (أبوته) . - (دفتر تبليغات اسلامي حوزة علمية قيم، مركز انتشارات؛

٣٨٦ : آثار استاد حسن زاده آملي؛ ١٠٠

٧ ش ٢ الف /١٥١٧

کتابنامه به صورت زیرنویس.

١. فلسفه اسلامي د معرد قديمي تا قرن ١٤٠ - ٣. نفس (فلسفه) د معود

144/1

قديمي تا قرن ١٤ ، الف. حسن زاده آملي، حسن، ١٣٠٧ ـ محقي. ب. دفتر

تبليغات اسلامي حوزة علمية قم، مركز انتشارات. ﴿ جِ. عنوانَ ﴿ دَ. عنوانَ: شَفَا.

فهرست نويسي بيش از انتشار توسط مركز انتشارات دفتر تبليغات اسلامي

478 - 478 - 187 - · كابك ISBN 964 - 424 - 146 - 0



مكنب الإعلام الإسلامي مركز النبشر

الكتاب: النفس من كتاب الشفاء

الثيخ الرئيس ابن سينا المؤلف:

آية الله حسن حسن زاده الاملي المحقق

مركز النشر التابع لكتب الإعلام الإسلامي الناشر:

المطبعة: . مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي

الأولى/ ١٤١٧ق، ١٣٧٥ ش الطبعة:

الكمية: ٠ • • ٢ نسخة

. ۹۵ تومان السعر:

#### حقوق الطبع محفوظة للناشر

قيه هارع شهداء (صفائية)، مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي، ص ب: ٩١٧، هالف: ۷ـ ۷۵۲۱۵۵، قاکس: ۷۴۲۱۵۵ لوزیع: ۲۲۹۲۰۰ و ۷۳۹۲۰

Printed in the Islamic Republic of Iran

### مقدمة التحقيق

### بسم الله الرّحمن الرّحيم

الحدمــد لله الذي خلق ملكه عــلـى مـثـال ملكــوته، واسَّس ملكـوته على مـــثـال جبروته، ليستدلّ بملكه على ملكـوته، وبملكـوته على جبروته.

والصّلوة والسـلام على مُمدّ الْهِمَم رسوله الخـاتم، وآله الموازين القسط اثمَّة الأمّم، ومن سلكوا نهجهم الهادين الى الطريق الأمّم.

وبعد فلايخفى على من لم يُهمل نفسه و لم ينسها ان معرفة النفس هى السبيل الى معرفة الواجب تعالى شانه، والطريق إلى الإيقان بالمعاد المفضى الى تحصيل السعادة الإبديّة، فهى أفضل المعارف وانفعها. قوله سبحانه: ولاتكونوا كالذين نسوا الله فانسهم انفسهم اولئك هم الفاسقون.

قال الوصيّ الإمام امير المؤمنين على عليه السلام: «لاتجهل نفسك فان الجاهل معرفة نفسه جاهل بكل شيء».

وقال عليه السلام: «من عرف نفسه فقد انتهى إلى خاية كل معرفة وعلم».

وقال عليه السلام: «من لم يعوف نفسه بعد عن سبيل النجاة وخبط في الضلال والحمالات».

وقال عليه السلام: «معرفة النفس انفع المعارف». وقال عليه السلام: «من عرف نفسه عرف ربّه».

وقد اعتنى اساطين العلم من قديم الدهر بتصنيف الصحف النورية في معرفة النفس الانسانية ، وقد عددنا عدة منها في مفتتح كتابنا الفارسي في معرفة النفس الموسوم بـ «كنجينه كوهر روان». و من تلك الصحف الكريمة كتاب نفس الشفاء للشيخ الرئيس مرضوان الله عليه وقد قراناه عند شيخنا الاعظم واستاذنا الاكرم العلامة الشعراني قدس سرة الشريف (سنة ١٣٨٠ هـ ق = ١٣٤٠ هـ ش).

وبعد ذلك بذلنا الجدّ والجهد في تصحيحه وتدريسه والتعليق عليه. وقد رزقنا الله المفيض الوهّاب ومهيِّئ الاسباب ومسبّبها، عدة نسخ من الشفاء مخطوطة ومطبوعة مصحّحة من مشايخ العلم واساطين الحكمة، وهذا السفر القويم الموشح بتعليقاتنا عليه قد صحّحناه بالعرض عليها، ونهديه إلى النفوس المستعدة للاعتلاء إلى ذرى معارج المعارف. ونسال الله العصمة والسداد، وأن يجعله ذخراً ليوم المعاد.

وترى في آخر الكتباب نماذج من تصاوير بعض صفحات نسخنا المذكورة الموجودة في مكتبتنا. دعويهم فيها سبحانك اللهم وتحيّتهم فيها سلام وآخر دعويهم أن الحمد لله رب العالمين.

. ۱۳۷۵/۳/۲۹ هـ ش = غرة الصفر ۱٤۱۷هـ ق ـ قم . حسن حسن زاده الأملي .

## بِسْمِ اللَّه الرَّحْمنِ الرَّحِيْمِ

### الفن السادس من الطبيعيات

قد استوفينا في الفن الأول الكلام على الأمور العامة في الطبيعيات، ثم تلوناه بالفن الثاني في معرفة الاجرام والسماء والعالم والصور أوالحركات الأولى في عالم الطبيعة، وحققنا أحوال الأجسام التي لاتفسد والتي تفسد، ثم تلوناه بالكلام على الكون والفساد وأسطقساتها، ثم تلوناه بالكلام على أفعال الكيفيات الأولى وانفعالاتها والامزجة المتولدة منها.

وبقى لنا أن نتكلم على الأمور الكاثنة، فكانت الجمادات وما لاحس له ولاحركة إرادية اقدمها واقربها تكوّنا من العناصر، فتكلّمنا فيها في

١- في معرفة الاجرام والصور والحركات الاولى (كما في نسختين مقروتين مصححتين من الشفاء). ونسخة اخرى مصححة أيضاً في غاية الجودة مطابقة لما في الكتاب اعنى:
 فق معرفة الاجرام السماء والعالم والصور والحركات الاولى».

فالسماء والعالم بيان للإجرام كما قال في اول الفن الثاني ص ١٥٩ ، في السماء والعالم. والاجرام السماوية من التصحيحات الخبالية الخيالية. ثم العبارة في طيع مصر هكذا: وفي معرفة السماء والعالم والاجرام والصور ... » وهي حسنة ان لم تكن بالتصحيح القياسي.

الفن الخامس.

وبقى لنا من العلم الطبيعى النظر فى أمور النباتات والحيوانات لما كانت النباتات والحيوانات متجوهرة الذوات عن صورة هى النفس ومادة هى الجسم والأعضاء، وكان أولى مايكون علماً بالشيء هو ما يكون من جهة صورته، رأينا أن نتكلم أولا فى النفس، ولم نر أن ننشر علم النفس فتتكلم أولا فى النفس الخيوانية والنبات، ثم فى النفس الحيوانية والجيوان، ثم فى النفس الإنسانية والإنسان. وإنما لم نفعل ذلك لسببين:

أحدهما أن هذا التنثير ما يوعّر أضبط علم النفس المناسب بعضه لبعض.

والثانى أن النبات يشارك الحيوان فى النفس التى لها فعل النمو والتغذية والتوليد. ويجب لامحالة أن ينفصل عنه بقوى نفسانية تخص جنسه ثم تخص أنواعه. والذى يمكننا أن نتكلم عليه من أمر نفس النبات هو ما يشارك فيه الحيوان. ولسنا نشعر كثير شعور بالفصول المنوعة لهذا المعنى الجنسى فى النبات؛ وإذا كان الأمر كذلك لم تكن نسبة هذا القسم من النظر إلى أنه كلام فى الخيوان؛ إذ من النظر إلى أنه كلام فى الخيوان؛ إذ كانت نسبة الحيوان إلى هذه النفس نسبة النبات إليها وكذلك أيضاً حال

١- في ثلاث نسخ مصحّحة من الشفاء جانت العبارة «نبتّر» من التبتير بمعنى التقطيع،
 وكذا قوله الآتى: «إن هذا التبتير». وفي هذه النسخة جاءت العبارة «ننثّر» و «التنثير»
 بالنون والثاء المثلثة من التفريق مقابل التنظيم. والمآل واحد.

۲۔ ای یصعب .

٣- اي ينفصل الحيوان عن النبات.

٤- و لا يختص هذا النوع من النظر بالنبات بل هذا النوع من النظر مستترك بين الحيوان والنبات.

المقدمة

النفس الحيوانية بالقياس إلى الإنسان والحيوانات الأخر .

وإذكنا إنما نريد أن نتكلم في النفس الحيوانية والنباتية من حيث هي مشتركة، وكان لاعلم بالمختصص إلا بعد العلم بالمشترك، وكنا قليلي الاشتغال بالفصول الذاتية لنفس نفس ولنبات نبات ولحيوان حيوان لتعذر ذلك علينا. فكان الأولى أن نتكلم في النفس في كتاب واحد، ثم إن أمكننا أن نتكلم في النبات والحيوان كلاما مخصصا فَمَلْنا. واكثر مايمكننا من ذلك يكون متعلقا بابدانها وبخواص من افعالها البدنية، فلأن نقدم تعرف أمر النفس ونؤخر تعرف أمر البدن أهدى سبيلا في التعليم من أن نقدم تعرف أمر البدن ونؤخر تعرف أمر النفس. فإن معونة معرفة أمر النفس في معرفة الإحوال البدنية أكثر من معونة معرفة البدن في معرفة الإحوال البدنية أكثر من معونة معرفة البدن في معرفة الأحوال النفسانية. على أن كل واحد منهما يُعين على الآخر، وليس احد الطرفين بضرورى التقديم، إلا أنا آثرنا أن نقدم الكلام في النفس لما أمليناه من العذر ، فمن شاء أن يغير هذا الترتيب فَعَل بلامناقشة لنا معه.

وهذا هو الفن السادس، ثم نتلوه في الفن السابع بالنظر في أحوال النبات، وفي الفن الشامن بالنظر في أحوال الحيوان. وهناك نختم العلم الطبيعي، ونتلوه بالعلم الرياضي في فنون أربعة، ثم نتلو ذلك كله بالعلم الإلهي، ونُردفه شيئا من علم الاخلاق، ونختم كتابنا هذا به.

١ ـ جواب ﴿واذ كنا ٤ .

لان العلم بالشيء من جهة صورته اهدى سبيلاً من العلم بذلك الشيء من جهة

٣ـ من انَّ الاولى بالعلم بالشيء هو مايكون من جهة صورته .



# المقالة الأولى

### خمسة فصول:

القصل الأول: في اثبات النفس وتحديدها من حيث هي نفس.

الفصل الثاني : في ذكر ماقاله القدماء في النفس في جوهرها ونقضه . الفصل الثالث : في أنّ النفس داخلة في مقولة الجوهر .

الفصل الرابع: في تبيين أنَّ اختلاف افاعيل النفس لاختلاف قواها.

الفصل الخامس: في تعديد قوى النفس على سبيل التصنيف.



### الفصل الاول

## في إثبات النفس وتحديدها من حيث هي نفس

نقول: إن أول مايجب أن نتكلم فيه إثبات وجود الشيء الذي يسمى نفسا، ثم نتكلم فيما يتبع ذلك فنقول: إنا قد نشاهد أجساماً تحس وتتحرّك بالإرادة، بل نشاهد أجساما تغتذي وتنمو وتولّد المثل وليس ذلك لها لجسميتها، فبقى أن تكون في ذواتها مبادئ لذلك غير جسميتها، والشيء الذي تصدر عنه هذه الأفعال. وبالجملة كل مايكون مبدأ لصدور أفاعيل ليست على وتبرة واحدة عادمة للإرادة، فإنا نسميه نفسا. وهذه اللفظة اسم لهذا الشيء، لامن حيث هو جوهره، ولكن من جهة إضافة ما له، أي من جهة ما هو مبدأ لهذه الأفاعيل، ونحن نطلب جوهره والمقولة التي يقع فيها من بعد. ولكنا الآن إنما أثبتنا وجود شيء هو مبدأ لما ذكرنا، وأثبتنا وجود شيء هو مبدأ لما ذكرنا، وأثبتنا وجود شيء هو مبدأ لما ذكرنا، وأثبتنا وجود شيء من جهة ما هو عرض ما ونحتاج أن نتوصلً من

ا ـ وفي تعليقة نسخة: فانه اذا كان آثاره على وتيرة واحدة وعادمة للارادة فهو صورة معدنية لايسمى نفساً بل المبدأ اما ان يصدر عنه آثاره على وتيرة واحدة مع الارادة فهذا المبدأ هو النفس الفلكى او يصدر عنه آثار مختلفة مع الارادة فالمبدأ هو النفس الخيواني او يصدر عنه آثار مختلفة مع عدم الارادة فالمبدأ هو النفس النباتي .

هذا العارض الـذي له إلى أن نحقّق ذاته لنعرف ماهيته، كانًا قـد عرفنا ان لشيء يتحرك محركا مًا. ولسنا نعلم من ذلك أن ذات هذا المحرك ماهو.

فنقول: إذا كانت الأشياء، التي يُرى أن النفس موجودة لها، أجساما، وإنما يتم وجودها من حيث هي نبات وحيوان لوجود هذا الشيء لها، فهذا الشيء جزء من قوامها. وأجزاء القوام كما علمت في مواضع هي قسمان: جزء يكون به الشيء هو ما هو بالفعل، وجزء يكون به الشيء هو ما هو بالقوة، إذ هو بمنزلة الموضوع؛ فإن كانت النفس من القسم الثاني'، ولاشك أن البدن من ذلك القسم، فالحيوان والنبات لايتم حيوانا ولانباتا بالبدن ولابالنفس ٌ فيحتاج إلى كمال آخر هو المبدأ بالفعل لما قلنا. فذلك هو النفس وهو الذي كلامنا فيه، بل ينبغي ان تكون النفس هو ما به يكون النبيات والحيوان بالفعل نبياتا وحيوانا. فإن كان جسما أيضا، فالجسم صورته ماقلناً ؛ وإن كان جسما بصورة مًا، فلا يكون هو من حيث هو جسم ذلك المبدأ، بل يكون كونه مبدأ من جهة تلك الصورة، ويكون صدور تلك الأحوال عن تلك الصورة بذاتها. وإن كان بتوسط هذا الجسم، فيكون المبدأ الأول تلك الصورة، ويكون أول

١ ـ وفي تعليقة نسخة: اي يكون الشيء ما بالقوة.

٢- قوله و البالنفس يعنى بها النفس المفروض فى قوله فإن كانت النفس من القسم الثانى اى يكون الشىء بالقوة. و الايخفى عليك ان الحيوان والنبات الابتم حيواناً و النباتاً بهذه النفس المفروضة التى هى بالقوة بعد، ولذا قال: افيحتاج الى كمال آخر هو المبدأ بالفعل لما قلنا». ومعنى قوله: "لما قلنا» هو ما قال آنفاً: "وانما يتم وجودها اى وجود الاجسام من حيث هى نبات وحيوان لوجود هذا الشىء الها، وهو الشىء الذى يصدر عنه هذه الافعال من التغذية والتنمية والتوليد.

٣ في تعليقة نسخة: من انّ هذه الاثار ليست للجسمية بل لها مبدأ غير الجسمية.

فعله بوساطة هذا الجسم، ويكون هذا الجسم جزءاً من جسم الحيوان، لكنه أول جزء يتعلق به المبدا، وليس هو بما هو جسم إلا من جملة الموضوع. فتبيّن أن ذات النفس ليس بجسم، بل هو جزء للحيوان والنبات، هو صورة أو كالصورة أو كالكمال.

فنقول الآن: إن النفس يصح أن يقال لها بالقياس إلى مايصدر عنها من الأفعال قوة '.

وكذلك يجوز أن يقال لها بالقياس إلى مايقبلها من الصور المحسوسة والمعقولة على معنى آخر قوة.

ويصح أن يقال أيضا لها بالقياس إلى المادة التي تحلها فيجتمع منهما جوهر نباتي أو حيواني صورة.

ويصح أن يقال لها أيضاً بالقياس إلى استكمال الجنس بها نوعا محصلا في الأنواع العالية أو السافلة كمال، لأن طبيعة الجنس تكون ناقصة غير محدودة مالم تحصّلها طبيعة الفصل البسيط<sup>1</sup> أو غير البسيط° منضافا إليها؛ فإذا انضاف كمل النّوع. فالفصل كمال النوع بما

١- لا القوة بالمعنى القابل للفعل، بل القوة بمعنى المبدأ للفعل.

٢-قوله \_قدس سره: "بالقباس الى مايقبلها" قان قابل الصور الحسوسة النفس الحيوانية ، وقابل الصور المعقولة النفس الحيوانية ، وقابل الصور المعقولة النفس المجردة وهو معنى آخر غير الاول. واعلم الذالقول بقبول النفس غير مقبول في الحكمة المتعالية لانه مبنى على انا النفس تنفعل من صور المحسوسات والمعقولات، واما الحكمة المتعالية فحاكمة بانا النفس تنشىء الصور في مرحلة ، واخرى على النحو الذي فوق الانشاء على ماهو مقرر في محله ومعلوم لاهله .
٣-اى من النفس والمادة .

وفي تعليقة نسخة: كالناطق بالنسبة إلى الحيوان.
 كالحساس والمتحرك بالارادة بالنسبة إلى الحيوان.

هو نوع وليس لكل نوع فصل بسيط ، قد علمت هذا، بل إنما هو للانواع المركبة الذوات من مادة وصورة، والصورة منها هو الفصل البسيط لما هو كماله.

ثم كل صورة كمال أوليس كل كمال صورة، فإن الملك كمال المدينة والسفينة، فما المدينة والربّان كمال السفينة، وليسا بصورتين للمدينة والسفينة، فما كان من الكمال مفارق الذات لم يكن بالحقيقة صورة للمادة وفى المادة. فإن الصورة التى هى فى المادة هى الصورة المنطبعة فيها القائمة بها، اللهم إلا أن يصطلح فيقال لكمال النوع صورة النوع. وبالحقيقة فإنه قد استقر الاصطلاح على أن يكون الشىء بالقياس إلى المادة صورة، وبالقياس إلى المحدة غاية وكمالا، وبالقياس إلى التحريك مبدأ فاعليا وقة محركة.

وإذا كان الأمر كذلك فالصورة تقتضى نسبة إلى شيء بعيد من ذات الجوهر الحاصل منهدا، وإلى شيء عكون الجوهر الحاصل هو ما

١- قوله: «وليس لكل نوع فصل بسيط» الفصل البسيط هو الفصل الاشتقاقى المنطقى وفى تعليقة نسخة من الشفاء فى المقام ما افاد من قوله: «فيه دلالة على ان ما له فصل عقلى فله صورة خارجية ، وإن الجنس والفصل يكونان للمركبات الخارجية من المادة والصورة وقد صرّح بهذا فى عدة مواضع من كتاب التعليقات انتهى كلام ذلك المحنى.

٢-قوله -قدس سوه: "ثم كل صورة كمال» اقول هذا شروع في بيان امرين الاول منهما بيان ترجيع الكمال بيان ترجيع الكمال على الصورة في تعريف النفس. والثاني منهما بيان ترجيع الكمال على القوة في ذلك التعريف. وهذا يبين في قوله الآتى: "وايضا إذا قلنا أن النفس كمال فهو اولى من أن نقول قوة».

<sup>4</sup>\_ اي النوع .

٤\_ائ المادة.

هو به بالقوة، وإلى شيء لاتنسب الأف اعيل إليه، وذلك الشيء مو المادة لانها صورة باعتبار وجودها للمادة.

والكمال يقتضى نسبة إلى الشيء التام الذي عنه تصدر الأفاعيل لأنه كمال بحسب اعتباره للنوع". فبين من هذا أنا إذا قلنا في تعريف النفس إنها كمال كان أدل على معناها، وكان أيضا يتضمن جميع أنواع النفس من جميع وجوهها"، ولاتشذ النفس المفارقة للمادة عنه.

وايضا إذا قلنا: إن النفس كمال فهو اولى من أن نقول: قوة، وذلك لأن الأمور الصادرة عن النفس منها ما هي من باب الحركة، ومنها ماهي من باب الحركة، ومنها ماهي من باب الإحساس والإدراك، والإدراك بالحرى أن يكون لها لا بما لها قوة هي مبدأ فعل، بل مبدأ قبول. والتحريك بالحرى أن يكون لها لا بما لها قوة هي مبدأ قبول، بل مبدأ فعل، وليس أن ينسب إليها أحد الأمرين بأنها قوة

١ـ متعلق بقوله: فيكون؛. والضمير راجع الى فالشيء؛.

٢ ـ بيان للاشياء الثلاثة.

٣-قال الفخر في المباحث المشرقية: «إن المقيس إلى النوع أولى لأن في الدلالة على النوع دلالة على المادة لكونها جزءاً منه من غير عكس ولأن النوع أقرب إلى الطبيعة الجنسية من المادة». المباحث المشرقية ج٢ ص٢٣٢.

٤-قوله: «انها كمال» قال العلامة الحلى في شرح التجريد: «وقد عرّفوا النفس بالكمال
 دون الصورة لان النفس الانسانية غير حالة في البدن فليست صورة له وهي كمال له.»
 كشف المراد ص١٨٢٠.

اقول: بيانه \_قدس سره على مشى المشاء تمام. وأما على مبنى الحكمة المتعالية الرصين فالنفس الحيوانية ايضا غير حالة. فراجع الفصل الثانى من الباب الثانى من نفس الاسفار (ج ٤ ص٩ ط ١ ≈ ج٨ ص٤ ٤ ط٢) حيث يقول: فصل فى بيان تجرد النفس الحيوانية وعليه براهين كثيرة فنبصر .

٥ في تعليقة نسخة : اي سواه كانت مجردة او منطبعة .

عليه أولى من الآخر. فإن قيل لها: قوة، وعنى به الأمران جميعا كان ذلك باشتراك الاسم. وإن قيل: قوة، واقتصر على أحد الوجهين، عرض من ذلك ماقليًا.

وشىء آخر وهو أنه لايتضمن الدلالة على ذات النفس من حيث هى نفس مطلقا، بل من جهة أدون جهة. وقدبينا في الكتب المنطقية أن ذلك غيرجيد ولاصواب.

ثم إذا قلنا: كمال، اشتمل على المعنيين. فإن النفس من جهة القوة التى يستكمل بها إدراك الحيوان كمال، ومن جهة القوة التى يستكمل بها إدراك الحيوان كمال، ومن جهة القوة التى تصدر عنها أفاعيل الحيوان أيضا كمال، والنفس المفارقة كمال، والنفس التى لاتفارق كمال.

لكنا إذا قلنا: كمال، لم يعلم من ذلك بعد أنها جوهر، أو أن ليست بجوهر لأن معنى الكمال هو الشيء الذي بوجوده يصير الحيوان بالفعل حيوانا والنبات بالفعل نباتا، وهذا لايفهم عنه بعد أن ذلك جوهر أو ليس بجوهر.

١\_ في تعليقة نسخة: من عدم الأولوية.

٣\_ مثل الفعل او الانفعال.

<sup>&</sup>quot; قال شارح المقاصد: ان القوة لفظ مشترك بين مبدأ الفعل كالتحريك ومبدأ القبول والانفعال كالاحساس وكلاهما معتبر في النفس، وفي الاقتصار على احدهما مع انه اخلال بما هو مدلول النفس استعمال للمشترك في التعريف، شرح المقاصد ج ٣ ص ٣٠٣. قال الامام فلان القوة اسم لها من حيث انها مبدأ الافعال، و الكمال اسم لها من هذه الجهة ومن حيث انها مكملة للنوع ومايعرف الشيء من جميع جهاته أولى مما يعرفه من بعض جهاته، فيظهر أن الكمال هو الذي يجب أن يوضع في حد النفس مكان الجنس. راجع الاسفار الاربعة ج ٨ ص ٣ ط ٢٠ والمباحث المشرقية ج ٢ ص ٢٢٣.

لكنا نقول: إنه لاشك لنا في أن هذا الشيء ليس بجوهر بالمعنى الذي يكون به المركب يكون به المركب جوهرا، ولا أيضا بالمعنى الذي يكون به المركب جوهراً. فأما جوهر بمعنى الصورة فلينظر فيه.

فإن قال قائل: إنى أقول للنفس جوهر وأعنى به الصورة، ولست أعنى به معنى أنه صورة، أعنى به معنى أنه صورة، أعنى به معنى أنه جوهر معنى أنه صورة، وهذا ما قاله خلق منهم ، فلايكون معه موضع بحث واختلاف ألبتة. فيكون معنى قوله: إن النفس جوهر، أنها صورة؛ بل يكون قوله: الصورة جوهر، كقوله الصورة صورة أو هيئة والإنسان إنسان أو بشر، ويكون هذيانا من الكلام.

وإن عنى بالصورة ما ليس فى موضوع البتة، أى لا يوجد بوجه من الوجوه قائما فى الشيء الذى سميناه لك موضوعا البتة، فلا يكون كل كمال جوهرا. فإن كثيراً من الكمالات هى فى موضوع لامحالة، وإن كان ذلك الكثير بالقياس إلى المركب، ومن حيث كونه فيه ليس فى موضوع، فإن كونه جزءاً منه لا يمنعه أن يكون فى موضوع، وكونه فيه لا كالشىء فى الموضوع لا يجعله جوهرا، كما ظن بعضهم. لأنه لم يكن الجوهر مالا يكون بالقياس إلى شىء على أنه فى موضوع حتى يكون الشيء من جهة ماليس فى هذا الشيء على أنه فى موضوع جوهرا، بل

١ ـ قوله: «خلقٌ منهم» هذا الخلق هـ م القائلون بانّ النفس الانسيانية من الاجسيام اللطيفة فضلا عن النفس الحيوانية والنباتية .

٢ ـ في تعليقة نسخة : أي على تقدير أن النفس جوهر بمعنى الصورة.

حى تعليقة نسخة: كالسواد والكتابة وغيرهما فإنها كمالات اولية للمركب منها ومن
 الموضوع كالسواد للاسود بما هو اسود والكتابة للكاتب بما هو كاتب.

إنما يكون جـوهرا إذا لم يكن ولافي شيء من الاشــــاء على أنه في مـوضـوع. وهـذا المعنى لايدفع كـونـه في شيء مّا مــوجـودا لا في موضوع، فإن ذلك ليس له بالقياس إلى كل شيء، حتى إذا قيس إلى شيء يكون فيه لا كما يوجد الشيء في موضوع صار جوهرا؛ وإن كان بالقياس إلى شيء آخر بحيث يكون عرضا، بل هو اعتبار له في ذاته. فإن الشيء إذا تاملتَ ذاته ونظرتَ إليها فلم يوجد لها موضوع البتة كانت في نفسها جوهرا، وإن وجدت في الف شيء لا في موضوع بعد أن توجد في شيء واحد على نحو وجود الشيء في الموضوع فهي في نفسها عرض. وليس إذا لم يكن عرضا في شيء فهو جوهر فيه، فيجوز ان يكون الشيء لاعرضا في الشيء' ولاجوهرا في الشيء، كما أن الشيء يجوز أن لايكون واحدا في شيء ولاكثيراً ، لكنه في نفسه واحد أو كثير. وليس الجوهري والجوهر واحدا، ولا العرض بمعنى العرضي" الذي في إيساغوجي هو العرض الذي في قاطيغورياس؛. وقد بينا هذه الأشياء لك في صناعة المنطق.

فبين أن النفس لايزيل عرضيتها كونها في المركب كجزء°، بل يجب

١- كالسواد بالنسبة الى الاسود.

٣-وفي تعليقة نسخة: اي كما ان زيداً ليس واحداً في السماء ولاكثيراً فيها وان كان في نفسه وحيّزه واحداً.

٣- اى العرض العام والخاص من الكلّيات الخمس.

٤\_وفي تعليقة نسخة: أي المقولات العشر كالحال في الموضوع مثل المشي والضحك.

٥-قَالَ فَى الاسفار: «فعلم انَّ كون النفس كمالاً للجسَّم والجَسَم جُوهُرَّ او كونها جزءاً للمركب لاعرضاً قائماً بالمركب لايستلزم جوهريتها بل يحتمل ان يكون نفس ماقائمة بالموضوع وهى مع ذلك يكون جزءاً للمركب. ويحتمل ان لايكون فى موضوع فيكون

ان تكون في نفسها لا في موضوع ألبتة، وقد علمت ما الموضوع.

فإن كان كل نفس موجودة لافى موضوع، فكل نفس جوهر، وإن كانت نفس ما قائمة بذاتها والبواقى كل واحد منها فى هيولى وليست فى موضوع فكل نفس جوهر، وإن كانت نفس ما قائمة فى موضوع وهى مع ذلك جزء من المركب فهى عرض، وجميع هذا كمال. فلم يتبين لنا بعد أن النفس جوهر أو ليست بجوهر من وضعنا أنها كمال. وغلط من ظن أن للهذه فى أن يجعلها جوهرا كالصورة.

فنقول: إنا إذا عرفنا أن النفس كسال باى بيان و تفصيل فسلنا الكمال، لم يكن بعد عرفنا النفس وماهيتها، بل عرفناها من حيث هى نفس؛ واسم النفس ليس يقع عليها من حيث جوهرها، بل من حيث هى مدبرة للابدان ومقبسة إليها. فلذلك يؤخذ البدن فى حدها، كما يؤخذ مثلا البناء فى حد البانى، وإن كان لا يؤخذ فى حده من حيث هو إنسان. ولذلك صار النظر فى النفس من العلم الطبيعى، لان النظر فى النفس من عيث هى نفس نظر فيها من حيث لها علاقة بالمادة والحركة، بل يجب أن نفرد لتعرفنا ذات النفس بحثا آخر. ولو كنا عرفنا بهذا ذات النفس، لما أشكل علينا وقوعها فى اى مقولة تقع فيها. فإن من عرف وفهم ذات الشيء فعرض على نفسه طبيعة امر ذاتى له لم يشكل عليه وجوده له، كما أوضحناه فى المنطق.

لكن الكمال على وجهين: كمال أول، وكمال ثان. فالكمال الأول

جوهراً فلم يتبيّن بعد من مفهوم كون النفس كمالاً انّ ذلك الكمال جوهر او عرض». الاسفار الاربعة ج٤ ص٥ط١= ج٨ ص٢٥ط ٢.

هو الذى يصير به النوع نوعا بالفعل كالشكل للسيف. والكمال الثانى هو أمر من الأمور التى تتبع وجود نوع الشىء من افعاله وانفعالاته، كالقطع للسيف، وكالتمييز والروية والإحساس والحركة للإنسان. فإن هذه كمالات لامحالة للنوع، لكن ليست أولية، فإنه ليس يحتاج النوع فى أن يصير هو ما هو بالفعل إلى حصول هذه الأشياء له بالفعل، بل إذا حصل له مبدأ هذه الاشياء بالقوة بعد ما لم تكن بالقوة إلا بقوة بعيدة تحتاج إلى أن يحصل قبلها شىء حتى تصير بالحقيقة بالقوة صار حينذ الحيوان حيوانا بالفعل. فالنفس كمال اول.

ولان الكمال كمال للشيء، فالنفس كمال الشيء، وهذا الشيء هو الجسسم، ويجب أن يؤخذ الجسم بالمعنى الجنسي لابالمعنى المادي أن كما علمت في صناعة البرهان. وليس هذا الجسم الذي النفس كماله كل جسم، فإنها ليست كمال الجسم الصناعي كالسرير والكرسي وغيرهما، بل كمال الجسم الطبيعي. ولاكل جسم طبيعي، فليست النفس كمال نار ولا أرض ولاهواء، بل هي في عالمنا كمال جسم طبيعي تصدر عنه كمالاته الثانية بآلات يستعين بها في افعال الحياة التي أولها التغذي والنمو. فالنفس التي نحدها هي كمال أول لجسم طبيعي آلي له أن يفعل والنمو. فالنفس التي نحدها هي كمال أول لجسم طبيعي آلي له أن يفعل أفعال الحياة.

لكنه قد يتشكك في هذا الموضوع باشياء، من ذلك أن لقائل أن يقول: إن هذا الحد لايتناول النفس الفلكية فإنها تفعل بلا آلات. وإن تركتم ذكر الآلات واقتصرتم على ذكر الحياة لم يغنكم ذلك شيئا، فإن

۱\_ای لابشرط.

۲-ای بشرط لا .

الحياة التي لها ليس هو التغذى والنمو، ولا أيضا الحس. وانتم تعنون بالحياة التي في الحد هذا، وإن عنيتم بالحياة ما للنفس الفلكية من الإدراك مثلا والتصور العقلي أو التحريك لغاية إرادية، أخرجتم النبات من جملة مايكون له نفس. وأيضا إن كان التغذى حياة فلم لاتسمون النبات حيوانا.

وأيضا لقائل أن يقول: ما الذى أحوجكم إلى أن تثبتوا نفسا ولم لم يكفكم أن تقولوا: إن الحياة نفسها هي هذا الكمال فتكون الحياة هي المعنى الذي يصدر عنه ماتنسبون صدوره إلى النفس.

فلنشرع فى جواب واحد واحد من ذلك وحله، فنقول: أما الأجسام السماوية فإن فيها مذهبين: مذهب من يرى أن كل كوكب يجتمع منه ومن عدة كرات قد دُبرت بحركته جملة جسم كحيوان واحد، فتكون حينشذ كل واحدة من الكرات يتم فعلها بعدة أجزاء ذوات حركات، فتكون هى كالآلات. وهذا القول لايستمر فى كل الكرات!. ومذهب من يرى أن كل كرة فلها فى نفسها حياة مفردة، وخصوصا ويرى جسما تاسعا، ذلك الجسم واحد بالفعل لاكثرة فيه. فهؤلاء بجب أن يروا أن اسم النفس إذا وقع على النفس الفلكية وعلى النفس النباتية فإنما يقع بالاشتراك!، وأن هذا الحد إنما هو للنفس الموجودة للمركبات، وإنه إذا احتيل حتى تشترك الحيوانات والفلك فى معنى اسم النفس، خرج

١ ـ وفي تعليقة : بل في غير الفلك الاطلس.

٢\_اي اللفظى.

ح.وفى تعليقة نسخة: وانما خصهًا بالذكر لوجود الحد المشترك بين النفس الفلكية
 والحيوانية وهو مبدا فعل ما بالقصد والنبات القصد له.

معنى النبات من تلك الجملة. على ان هذه الحيلة صعبة، وذلك لأن الحيوانات والفلك لاتشترك في معنى اسم الحياة ولافي معنى اسم النطق أيضا لأن النطق الذي هاهنا يقع على وجود نفس لها العقالان الهيولانيان، وليس هذا مما يصح هناك على ما يرى. فإن العقل هناك عقل بالفعل، والعقل بالفعل غير مقوم للنفس الكائنة جزء حد للناطق. وكذلك الحس هاهنا يقع على القوة التي تدرك بها المحسوسات على سبيل قبول امثلتها والانفعال منها، وليس هذا ايضا ما يصح هناك على ما يرى.

ثم إن اجتهد فجعل النفس كمالا أول لما هو متحرك بالإرادة ومدرك من الاجسام حتى تدخل فيه الحيوانات والنفس الفلكية ، خرج النبات من تلك الجملة . وهذا هو القول المحصل .

واما امر الحياة والنفس فحل الشك في ذلك على ما نقول له: إنه قد صح أن الاجسام يجب أن يكون فيها مبدأ للاحوال المعلومة المنسوبة إلى الحياة بالفعل. فإن سمّى مُسمَّ هذا المبدأ حياة لم تكن معه مناقشة.

واما المفهوم عند الجمهور من لفظة الحياة المقولة على الحيوان فهو امران: احدهما كون النوع موجوداً فيه مبدأ تصدر تلك الاحوال عنه، او كون الجسم بحيث يصح صدور تلك الافعال عنه. فاما الاول فمعلوم أنه ليس معنى النفس بوجه من الوجوه ". وأما الثاني فيدل على معنى أيضا

١ ـ اى العقل الهيولاني والعقل بالملكة.

٢- وفي تعليقة نسخة: يعنى ان النفس التي هي جزء من حد الناطق في قولنا الناطق نفس
 ذات نطق ليس مقوّمها العقل بالفعل بل القدر المشترك بينه وبين العقل بالقوة والا
 لم يكن الانسان ناطقاً في مرتبة العقل الهيولاني .

٣ وفي تعليقة نسخة: لانه ليس المفهوم من كون الجسم ذا مبدأ هو المفهوم من ذلك المبدأ.

غير معنى النفس.

وذلك لأن كون الشيء بحيث يصح أن يصدر عنه شيء أو يوصف بصفة يكون على وجهين: احدهما أن يكون في الوجود شيء غير ذلك الكون نفسه يصدر عنه ما يصدر مثل كون السفينة، بحيث تصدر عنه المنافع السفينية، وذلك ما يحتاج إلى الربان حتى يكون هذا الكون، والربان وهذا الكون ليس شيئا واحدا بالموضوع. والثانى أن لا يكون شيء غير هذا الكون في الموضوع مثل كون الجسم بحيث يصدر عنه الإحراق عند من يجعل نفس هذا الكون الحرارة، حتى يكون وجود الخرارة في الحسم هو وجود هذا الكون، و كذلك وجود النفس وجود هذا الكون على ظاهر الأمر.

إلا أن ذلك فى النفس لايستقيم، فليس المفهوم من هذا الكون ومن النفس شيئا واحدا، وكيف لايكون كذلك والمفهوم من الكون الموصوف لايمنع أن يسبقه بالذات كمال ومبدأ، ثم للجسم هذا الكون. والمفهوم من الكمال الأول الذى رسمناه يمنع أن يسبقه بالذات كمال آخر، لان الكمال الأول ليس له مبدأ وكمال أول فليس إذن المفهوم من الحياة والنفس واحدا إذا عنينا بالحياة ما يفهم الجمهور وإن عنينا بالحياة أن تكون لفظة مرادفة للنفس في الدلالة على الكمال الأول لم نناقش، وتكون الحياة اسما لما كنا وراء إثباته من هذا الكمال الأول.

فقد عرفنا الآن معنى الاسم الذي يقع على الشيء الذي سـمى نفسـا بإضافة له .

١ ـ وفي تعليقة: أي كون الجسم بحيث يصدر عنه تلك الافعال.

فبالحرى أن نشتغل بإدراك ماهية هذا الشيء الذي صار بالاعتبار المقول نفساً .

ويجب أن نشير في هذا الموضع إلى إثبات وجود النفس التي لنا إثباتا على سبيل التنبيه والتذكير إشارة شديدة الموقع عند من له قوة على ملاحظة الحق نفسه من غير احتياج إلى تثقيفه أوقرع عصاه وصرفه عن المغلطات.

فنقول: يجب أن يتوهم الواحد منا كانه خُلق دفعة وخلق كاملاً، لكنه حُبب بصره عن مساهدة الخارجات، وخلق يَهْوى في هواء أو خلاء هوياً لايصدمه فيه قوام الهواء صدما ما يحوج إلى أن يحسّر، وفرق بين أعضائه فلم تتلاق ولم تتماس، ثم يتأمل أنه هل يُثبت وجود داته ولايشك في إثباته لذاته موجودا ولايثبت مع ذلك طرفا من أعضائه ولاباطنا من أحشائه ولاقلبا ولادماغا ولا شيئا من الأشياء من خارج.

١- وفي تعليقة . اي باعتبار اضافته الى البدن يقال له نفس .

٢\_ثقف ككرم وفرح: صار حاذقاً.

<sup>&</sup>quot;- قال الجوهرى فى الصحاح: "وقولهم: "ان العصا قُرِعَت لذى الحلم"، اى ان الحليم اذا نبه انتبه واصله ان حكماً من حكام العرب عاش حتى أُهْترَ اى صار خرفاً فقال لابنته اذا انكرت من فهمى شيئاً عند الحكم فاقرعى لى المجنّ بالعصا لارتدع الصحاح ج ك ص ١٣٦١ مادة وقرع ". وفى القاموس: "لما طعن عامر فى السنّ أو بلغ ثلاثماة سنة انكر من عقله شيئاً فقال لبنيه اذا رايتمونى خرجتُ من كلاً مى واخذت فى غيره فاقرعوا لى الجنّ بالعصاء القاموس الحيط ج ٣ ص ١٦٦ مادة "قرع».

٤ـ سياتى هذا الدليل في الفصل السابع من المقالة الخامسة من هذا الفن السادس.

٥ـاي يسقط في الهواء كانّه معلق فيه.

٦ـ وفي تعليقة: اي يكون منفرجة الاعضاء بحيث لاتتلامس اعضائه.

فإن قيل: انَّ، المشعور به هو المزاج.

فالجواب: ان المزاج لايدرك الا بالانفعال والمنفعل عنه غير المنفعل ، بل كان يُبت ذاته ولا يُبت لها طولا ولاعرضا ولاعمقا، ولو أنه أمكنه في تلك الحالة أن يتخيل يدا أو عضوا آخر لم يتخيله جزءاً من ذاته ولاشرطاً في ذاته، وأنت تعلم أن المشبّت غيسر الذي لم يُشبّت والمُقرَّبه غيسر الذي لم يُقرَّبه، فإذن للذات التي أثبت وجودها خاصية لها على أنها هو بعينه غير جسمه وأعضائه التي لم تُثبَت، فإذن المتنبّه له سبيل إلى أن يتنبه على وجود النفس بكونه شيئا غير الجسم بل غير جسم، وأنه عارف به مستشعر له، فإن كان ذاهلا عنه يحتاج إلى أن يقرع عصاه.

<sup>1</sup>\_هذه الزيادة .. من قوله: «فيان قبل» ... إلى فوله: «غير المنفعل» ـ توجد في نسختين من الشفاء مخطوطتين عندنا. والشيخ يقول في آخر الفصل الآتي: «واما الذين جعلوا النفس مزاجاً فقد علم عاسلف بطلان هذا القول». ولم يسلف بطلانه الآفي هذا الموضع من هذه الزيادة.

## في ذكر ماقاله القدماء في النفس وجوهرها ونقضه

فنقول: قد اختلف الاوائل في ذلك لانهم اختلفوا في المسالك إليه، فمنهم من سلك إلى علم النفس من جهة الحركة، ومنهم من سلك إليه من جهة الإدراك، ومنهم من جمع بين المسلكين، ومنهم من سلك طريق الحياة غير مفصلة '.

فمن سلك منهم جهة الحركة، فقد كان تخيل عنده أن التحريك لايصدر إلا عن محرك، وإن المحرك الأول يكون لامحالة متحركا بذاته ، وكانت النفس محركة أولية، إليها يتراقى التحريك من الأعضاء والعضل والاعصاب، فجعل النفس متحركة لذاتها، وجعلها لذلك جوهرا غيرمائت، معتقدا أن ما يتحرك لذاته لا يجوز أن يموت. قال: ولذلك ما، كانت الأجسام السماوية ليست تفسد والسبب فيه دوام حركتها.

فمنهم من منع أن تكون النفس جسماً فجعلها جوهرا غير جسم متحركا لذاته ومنهم من جعلها جسما وطلب الجسم المتحرك بذاته.

۱ ـ ای ملخّصة .

 <sup>-</sup> في تعليقة نسخة: لانه ظن ان المحرك يجوز ان يتحرك وان لم يتحرك لا يجوز ان يحرك.

فمنهم من جعل ماكان من الأجرام التي لاتتجزأ كُريّاً ليسهل دوام حركته، وزعم أن الحيوان يستنشق ذلك بالتنفس، وأن التنفس غذاء للنفّس، وأن النفّس تستبقى به النفس بإدخال بدل مايخرج من ذلك الجنس من الهباء التي هي الأجرام التي لاتتجزأ التي هي المبادئ وأنها متحركة بذاتها، كما يرى من حركة الهباء دائما في الجو، فلذلك صلحت لان تُحرّك غيرها.

ومنهم من قال: إنها ليست هي النفس، بل إن محركها هو النفس وهي فيها، وتدخل البدن بدخولها.

ومنهم من جعل النفس نارأ ورأى أن النار دائمة الحركة .

وأما من سلك طريق الإدراك:

فمنهم من رأى أن الشيء إنما يدرك ما سواه لانه متقدم عليه ومبدأ له أ، فوجب أن تكون النفس مبدأ، فجعلها من الجنس الذي كان يراه المبدأ: إما نارا، أو هواء، أو أرضا، أو ماء. ومال بعضهم إلى القول بالماء لشدة رطوبة النطفة التي هي مبدأ التكون وبعضهم جعلها جسما بخاريا، إذ كان يرى أن البخار مبدأ الاشياء على حسب المذاهب التي عرفتها أ، وكل هؤلاء كان يقول: إن النفس إنما تعرف الاشياء كلها لانها من جوهر المبدأ لجميعها. وكذلك من رأى أن المبادئ هي الاعداد، فإنه من جوهر المبدأ لجميعها. وكذلك من رأى أن المبادئ هي الاعداد، فإنه

١- اى الاجزاء الصغار الصلبة.

۲\_اي علة له .

٣\_لكونها مدركة.

٤- الفصل الشانى من الفن التالث من هذا الكتباب ص١٨٨ من الطبيعة الحجرية في
 اقتصاص المذاهب. والثالث منه ص١٩١ في نقضها والبحث عن مذهب البخار في
 ص١٨٩ و نقضه في ص١٩٢ فراجم.

جعل النفس عددا.

ومنهم من رأى أن الشيء إنما يُدرك ماهو شبيهه وأن المدرك بالفعل شبيه المدرك بالفعل شبيه المدرك بالفعل فجعل النفس مركبة من الأشياء التي يراها عناصر أ، وهذا هو قول انباذقلس، فإنه قد جعل النفس مركبة من العناصر الاربعة ومن الغلبة والحبة أ، وقال: إنما تدرك النفس كل شيء شبهه فيها.

وأما الذين جمعوا الأمرين فكالذين قالوا: إن النفس عدد متحرك لذاته، فهي عدد لانها مدركة أوهي متحركة لذاتها، لانها محركة أولية.

وأما الذين اعتبروا أمر الحياة° غير ملخص:

١- لأن مدركات النفس مركبة منها

٢- في تعليقة نسخة: اى يعتقدها اصولاً للكون والبقاء في العالم فيشمل الغلبة والمحبة فالكون منوط بالعناصر الاربعة والبقاء وبدفع المنافر وجذب الملائم وهما منوطان بالغلبة والمحبة فندير.

<sup>&</sup>quot;- قوله: من الغلبة والحبة ، المحبة بمعنى الباعثة للتركيب . والغلبة بمعنى الحافظة للتركيب كما في تعليقة مخطوطة من الأسفار (ج ٤ ص٥٥) عندنا. وقال المثاله السبزوارى في تعليقته على الاسفار في المقام ماهذا لفظه: أي يتخذها أصولاً للكون والبقاء في العالم فيشمل الغلبة والمحبة فالكون منوط بالعناصر الاربعة والبقاء يدفع المنافر وجذب الملائم وهما منوطان بالغلبة والمحبة . وقد مضى الكلام في الحبة والغلبة في الفصل الحامس من الفن الثالث ص١٩٨ .

وفى تعليقة نسخة: من الغلبة والحبة اى من الغضب والشهوة كذا قال المحقق اللاهيجى. ٤- وفى تعليقة نسخة: أى النفس مدركة وكل مدرك يجب أن يكون مبدأ لمدركه والمبدأ هو العدد، فيجب أن يكون النفس عدداً.

ه وفي تعليقة نسخة: اي هو لاء لما وصلوا الى معرفة النفس من مسلك الحياة فجعلوها من سنخ الحياة ومقوماتها ولوازمها ومعداتها وعداتها.

فمنهم من قال: إن النفس حرارة غريزية لأن الحياة بها.

ومنهم من قال بل برودة وأن النَّفْسَ مشتـقة من النَّفَسَ والنَّفَس هو الشيء المبرد ولهذا ما، يتبرد بالاستنشاق ليحفظ جوهر النفس.

ومنهم من قال بل النفس هو الدم؛ لأنه إذا سُفح الدم بطلت الحياة.

ومنهم من قال بل النفس مزاج لأن المزاج ما دام ثابتا لم تتغير صحة الحياة.

ومنهم من قال بل النفس تاليف ونسبة بين العناصر وذلك لآنا نعلم أن تاليفا ما يحتاج إليه حتّى يُكوّن من العناصر حيوان، ولآن النفس تاليف فلذلك تميل إلى المؤلفات من النغم والارابيح والطعوم وتلتذبها.

ومن الناس من ظن أن النفس هو الإله \_ تعالى عما يقوله الملحدون \_ وأنه يكون في كل شيء بحسبه فيكون في شيء طبعا وفي شيء نفسا وفي شيء عقلا سبحانه وتعالى عما يشركون.

فهذه هي المذاهب المنسوبة إلى القدماء الاقدمين في أمر النفس'، وكلها باطلة.

فأما الذين تعلقوا بالحركة فأول مايلزمهم من المحال أنهم نسوا

ا-قال صدر المتالهين في الاسفار-بعد نقل هذه الاقول-: "اقول: نقض ظواهر هذه الاقوال وابطالها في غاية السهولة بعد ان ثبت ان النفس جوهر مقارق الذات عن الاجسام، وكل من له ادنى بضاعة في الحكمة يعلم ان النفس جوهر شريف ليس من نوع الاجسام الدنية كالنار والهواء والماء والارض ولا من باب النسب والتاليفات. كيف يذهب على الحكماء السابقين كانباذ قلس وغيره ان يجهلوا ما يعلمه من له ادنى معرفة في علم النفس واحوالها فان التاويل والتعديل لكلامهم أولى من النقض والجرح».
في علم النفس واحوالها فان التاويل والتعديل لكلامهم أولى من النقض والجرح».
فـ شرع في التاويل ومن إداد الإطلاع على التاويلات فليرجع الى الاسفارج؛ ص٥٩ ط١ = ج٨ ص٤٢٤

السكون ، فإن كانت النفس تحرِّك بان تتحرَّك فكان لامحالة تحرَّكها علةً للتحريك، فلم يخل تسكينها إما أن يصدر عنها وهي متحركة بحالها فتكون نسبة تحركها بذاتها إلى التسكين والتحريك واحدةً. فلم يمكن أن يقال: إنها تحرك بأن تتحرك ، وقد فرضوا ذلك. أو يصدر عنها وقد سكنت، فلاتكون متحركة بذاتها.

وايضا فقد عرفت مما سلف انه لامتحرك إلا من محرك وانه ليس شيء متحركا من ذاته فلاتكون النفس شيئا متحركا من ذاته .

وايضا فإن هذه الحركة لا يخلو إما أن تكون مكانية أو كمية أو كيفية أو غير ذلك<sup>7</sup>. فإن كانت مكانية فلا يخلو إما أن تكون طبيعية أو قسرية أو نفسانية، فإن كانت طبيعية فتكون إلى جهة واحدة لامحالة، فيكون تحريك النفس إلى جهة واحدة فقط. وإن كانت قسرية فلا تكون متحركة بذاتها، ولا يكون أيضا تحريكها بذاتها، بل الأولى أن يكون هو النفس. وإن كانت نفسانية فالنفس. وإن كانت نفسانية فالنفس قبل النفس<sup>3</sup> وتكون لامحالة بإرادة فتكون إما

ا قوله: انهم نسوا السكون، هكذا في جميع النسخ المخطوطة عندنا وبعضها مصحّحة بالعرض والمقابلة والقرائة غاية الاتقان. ونسوا من: «نـسـى» ناقص يائي. إلا ان صدرالمتالهين نقل عبارة الشيخ في الاسفار (ج٤ ص٢٦ ط١ = ص٢٥٥ ج٨ ط٢) هكذا: «انهم نسبوا السكون الى النفس؟ بالباء وزيادة «الى النفس»، ونسخ الاسفار التي عندنا متفقة ايضاً في ذلك. والظاهر بل المتيقن انّ عبارة الاسفار محرّفة فندير.

٢-وفى تعليقة نسخة: فكونها علة للحركة لايكون علة لكونها متحركة، ويصلح ان يقال ان النفس تسكن فيجب ان تكون ساكنة.

۳-ای وضعیة.

٤-لانّ المحرك قبل المتحرك.

واحدة لاتختلف، فيكون تحريكها على تلك الجهة الواحدة، أو تكون مختلفة فتكون بينها كما علمت سكونات لامحالة، فلاتكون متحركة للاتها.

وأما الحركة من جهة الكم فابعد شيء من النفس، ثم لايكون شيء متحركا من جهة الكم بذاته، بل لدخول داخل عليه أو استحالة في ذاته.

وأما الحركة على سبيل الاستحالة فإما أن تكون حركة في كونها نفسا أفتكون النفس إذا حركت لاتكون نفسا، وإما حركة في عرض من الأعراض لافي كونها نفسا، فأول ذلك أن لايكون تحركها، من نحو تحريكها، بل تكون ساكنة في المكان حين تتحرك في المكان. والثاني أن الاستحالة في الأعراض غايتها حصول ذلك العرض، وإذا حصل فقد وقفت الاستحالة.

وأيضا فقد تبين لك أن النفس لاينبغي أن تكون جسما والحرك الذي

افان كان بدخول الداخل فهي الحركة الاغتذائية او السمن وان كان بالاستحالة فهي
 الحركة التخلخلية او التكاثفية وان كان بخروج شيء فهي الذبولية والهزالية .

<sup>1-</sup> اقول: العبارة منقولة في الاسفار (ص ٦٣ من ج ؟ ط ١ = ص ٢٥٦ ج ٨ ط ٢) مكذا:
ه عن كونها نفسا ٩ اى جائت كلمة عن مكان في ونسخ الاسفار من المخطوطات
والمطبوعات المصحّحة جداً عندنا كلها منفقة في ذلك واما نسخ الشفاء التي عندنا فهي
مطبقة على في. وبعضها مصحح غاية التصحيح بالقرائة والمقابلة والإجازة. كما ان
بعض نسخ اسفارنا ايضا كذلك. الا ان واحدة من نسخة الشفاء جعلت كلمة عن اصلاً
وفي فوقها كلمة في نسخة بدلا عنها. وعبارة الكتاب على كلمة عن ظاهرة المعنى
ولاغبار عليها. واما معناها على كلمة في فهو ان النفس اذا حركت في كونها نفساً الخ
فمعناه انها لم تكن قبل الحركة نفساً. وان لم تخل عن تكلف فتبصر.

يحرك في المكان بان يتحرك نحو مايحرك فهو جسم لامحالة فلو كان للنفس الحركة والانتقال لكان يحوز أن تفارق بدنا ثم تعود إليه. وهؤلاء يجعلون مَثَل النفس مَثَل زيبق يجعل في بعض الأجسام، فإذا ترجرج تحرك ذلك الجسم و يدفعون أن تكون الحركة حركة اختيارية.

وأيضا فقد علمت أن القولُ بالهباء ۚ هَذَرٌ باطل، وعلمت أيضا أن القول بوحدة المبدأ الأسطقسي جزاف.

ثم من المحال ماقالوه من أن الشيء يجب أن يكون مبدأ حتى يعلم ماوراءه، فإنا نعلم وندرك بانفسنا أشياء لسنا بمبادئ لها.

وأما إثبات ذلك من طريق من ظن ان المبدأ احد الأسطقسات، فهو أنا نعلم أشياء ليست الاسطقسات بوجه من الوجوه مبدأ لها، ولا هي مبدأ للأسطقسات وهو أن كل شيء إما أن يكون حاصلا في الوجود وإما أن لايكون، وأن الأشياء المساوية لشيء واحد متساوية. فهذه الأشياء لا يجوز أن يقال: إن النار والماء وغير ذلك مبادئ لها فنعلمها بها، ولا بالعكس.

وأيضا إما أن تكون معرفة النفس بما هى مبدأ له إنما تتناول عين ذلك المبدأ، أو تتناول الإشياء التى تحدث عن المبدأ وليست هى المبدأ، أو تكون بكليهما، فإن كانت إنما تتناول ذلك المبدأ او تتناول كليهما، وكان العالم بالشىء يجب أن يكون مبدأ له فتكون النفس أيضا مبدأ للمبدأ وايضاً مبدأ لذاتها، لأنها تعلم المبدأ، ولكن تعلم

١- بالهباءات باطل كما في اكثر النسخ، بالهباءات هُذر باطل بالذال المعجمة كما في بعضها. والهباء: الاجزاء التي لاتتجزاً.

الاحوال والتغيرات التي تلحقه. فمن الذي يحكم بأن الماء والنار أو أحدهذه مبدأ.

وأما الذين جعلوا الإدراك بالعددية فقالوا لأن المبدأ لكل شيء عدد، بل قالوا ماهية كل شيء عدد، وحدة عدد، وهؤلاء وإن كنا قد دللنا على بطلان رأيهم في المبدأ في موضع أخر، وسندل في صناعة الفلسفة الأولى أيضا على استحالة رأيهم هذا وما أشبهه، فإن مذهبهم هاهنا نزيقه من حيث النظر الخاص بالنفس، وذلك بأن ننظر وتتأمل هل النفس إنما تكون نفسا بأنها عدد معين كاربعة أو خمسة، أو بأنها مثلا زوج أو فرد أو شيء أعم من عدد معين.

فإن كانت النفس إنما هي ماهي بانها عدد معين، فما يقولون في الحيوان المخسرة الذي إذا قطع تحرك كل جزء منه واحس، وإذا أحس فلامحالة هناك تخيل ما ، وكذلك كل جزء منه ياخذ في الهرب إلى جهة وتلك الحركة من تخيل مالا محالة. ومعلوم أن الجزءين يتحركان عن قوتين فيهما، وأن كل واحد منهما أقل من العدد الذي كان في الجملة، وإنما كان النفس عندهم العدد الذي في الجملة لاغير، فيكون هذان الجزءان يتحركان لاعن نفس وهذا محال، بل في كل واحد منهما نفس من نوع نفس الآخر، فنفس مثل هذا الحيوان واحدة بالفعل، متكثرة

<sup>1-</sup> كما في جميع النسخ التي عندنا. وذلك لأن الحكم فرع ادراك الطرفين فاذا لم يدرك احدهما فكيف يحكم على شيء بشيء.

۲\_ج۲ ص۷۰ ط۱.

٣- الخرز كمعظم: كل طائر على جناحيه نمنمة أي نقش.

٤- اى فاعل بالقصد، اذليس عن طبع والآلما اختلفت، ولاعن قسر لعدم القاسر فهو عن التخيل والقصد.

بالقوة تكثرا إلى النفوس.

وإنما تفسد في الحيوان المخرز نفساه والاتفسد في النبات، لأن النبات قد شاعت فيه الآلة الأولية لاستبقاء فعل النفس ولاكذلك في الحيوان المخرز لامبدا فيه لاستبقاء المزاج الملائم للنفس. وفي بعضه الآخر ذلك المبدأ، ولكنه يحتاج في استبقائه ذلك إلى صحبة من القسم الآخر، فيكون بدنه متعلق الاجزاء بعضها ببعض في التعاون على حفظ المزاج.

فإن لم تكن النفس عددا بعينه، بل كانت عددا له كيفية مّا وصورة فيشبه أن تكون في بدن واحد نفوس كثيرة. فإنك تعلم أن في كثير من الازواج أزواجا وفي كثير من الأفراد أفرادا، وفي كثير من المربعات مربعات، وكذلك سائر الاعتبارات.

وأيضا فإن الوحدات المجتمعة فى العدد إما أن يكون لها وضع ، اولا يكون لها وضع ، الولا يكون لها وضع ، فإن كان لها وضع فهى نقط، وإن كانت نقطا فإما أن تكون نفسا لانها عدة تلك النقط أولا تكون كذلك، بل لانها قوة أو كيفية أو غير ذلك. لكنهم جعلوا الطبيعة النفسية مجرد عددية ، فيكون العدد الموجود للنقط طبيعة النفس، فيكون كل جسم إذا فرض فيه ذلك العدد من النقط ذا نفس، فكل جسم لك أن تفرض فيه كم نقطة شئت ، فيكون كل جسم من شأنه أن يصير ذا نفس لفرض النقط فيه .

١ ـ بعد مهلة وفي بعضها بلامهلة فـان بعض الحيوان يصوت بلامهلة بعـد الجزو القطع وفي بعضها يبقى قليلاً ثم يموت .

٢ ـ في تعليقة نسخة: اي قابل للاشارة الحسية.

٣ـعدد، نسخة.

وإن كانت عددا لاوضع له، وإنما هي آحاد متفرقة، فبماذا تفرقت وليس لها مواد مختلفة ولاقرن بها صفات أخر وفصول اخرى وإنما تتكثر الاشياء المتشابهة في المواد المختلفة. فإن كان لها مواد مختلفة فهي ذوات وضع ولها أبدان شتى.

ثم فى الحالين جميعا كيف ارتبطت هذه الوحدات أو النقط معا، لانه إن كان ارتباطها بعضها ببعض والتثامها للطبيعة الوحدية والنقطية، فيجب أن تكون الوحدات والنقطات مُهروكة إلى الاجتماع من أى موضع كانت، وإن كان لجامع فيها جَمَع واحدة منها إلى الاحرى وضام ضم بعضها إلى بعض حتى ارتبطت وهو يحفظها مرتبطة، فذلك الشيء أولى أن يكون نفسا.

وأما الذين قالوا إن النفس مركبة من المبادئ حتى يصح أن تعرف المبادئ وغير المبادئ عما فيها منها، وإنه انما يعرف كل شيء بشبهه فيه، فقد يلزمهم أن تكون النفس لاتعرف الأشياء التي تحدث عن المبادئ مخالفة لطبيعتها، فإن الاجتماع قد يُحدث هيئات في المبادئ وصورا لاتوجد فيها مثل العظمية واللحمية والإنسانية والفرسية وغيرذلك، فيجب أن تكون هذه الأشياء مجهولة للنفس، إذ ليس فيها هذه الأشياء، بل إنما فيها اجزاء المبادئ فقط، فإن جعل في تاليف النفس إنسانا و فرسا وفيلا، كما فيه نار وارض وغلبة ومحبة، وقال إن فيها هذه الأشياء، فقد ارتكب العظيم.

۱ و ۲\_ای النفس.

٣ في تعليقة نسخة: أي الوضع وعدم الوضع.

ثم إن كان فى النفس إنسان، ففى النفس نفس، ففيه مرة اخرى إنسان وفيل، ويذهب ذلك إلى غير النهاية أ. وقد يشتّع عليه من جهة أخرى هى أنه يجب على هذا الوضع أن يكون الله تعالى إما غير عالم بالأشباء وإما مركبا من الأشياء، وكلاهما كفر، ومع ذلك يجب أن يكون غير عالم بالغلبة، لأنه لاغلبة فيه. فإن الغلبة توجب التفريق والفساد فيما تكون فيه، فيكون الله تعالى غير تام العلم بالمبادئ، وهذا شنيع وكفر.

ثم يلزم من هذا أن تكون الارض أيضا عالمة بالأرض؛ والماء بالماء، وأن تكون الأرض لاتعلم الماء، والماء لايعلم الأرض، ويكون الحار عالما بالحار غير عالم بالبارد.

ويجب أن تكون الأعضاء التي فيها أرضية كثيرة شديدة الإحساس بالأرض وليست هي كذلك، بل هي غير حساسة لابالارض ولابغيرها، وذلك كالظفر والعظم. ولان ينفعل الشيء ويتأثر عن ضده، أولى من أن يتأثر عن شكله أ. و أنت تعلم أن الإحساس تأثر ما وانفعال ما و يجب أن لاتكون هاهنا قوة واحدة تدرك الأضداد فيكون السواد والبياض ليس يدركان بحاسة واحدة، بل يدرك البياض بجزء من البصر هو أبيض، والسواد بجزء منه هو أسود، ولان الألوان لها تركيبات بلانهاية، فيجب

<sup>1-</sup>في تعليقة نسخة: قوله: «ويذهب الى غير النهاية لان المفروض الآفى نفس الانساني يكون جميع الاشياء، ففي النفس يكون على هذا الفرض الانسان وللانسان الحاصل في النفس ايضا نفس وفي هذه النفس الحاصل في النفس ايضا فروف هذه النفس الثالثة ايضا جميع الاشباء ومن الاشياء الانسان فيحصل نفس رابعة وهكذا الى غير النهاية.

۲-أى عن مشاكله.

٣-الواو حالية، اي والحال يجب أن لاتكون على هذا الوضع هاهنا قوَّة ... .

أن يكون قد أعدَّ للبصر أجزاء بلانهاية مختلفة الألوان.

وإن كان لاحقيقة للوسائط، وما هو إلا مزج الضدين بزيادة ونقصان من غير اختلاف آخر، فيجب أن يكون مدرك البياض يدرك البياض صرفا، ومدرك السواد يدرك السواد صرفا، إذ لايمكن أن يدرك غيره، فيجب أن لاتشكل علينا بسائط الممتزج ولاتتخيل إلينا الوسائط التي لايظهر فيها بياض وسواد بالفعل.

وك ذلك يجب أن يدرك المثلث بالشلث، والمربّع بالمربّع، والمدوّر بالمدوّر، والأشكال الأخرى التي لانهاية لها، والاعداد أيضا بأمثالها، فتكون في الحاسّة اشكال بلانهاية، وهذا كله محال. وأنت تعلم أن الشيء الواحد يكفي في أن يكون عيارا للأضداد تعرف به، كالمسطرة المستقيمة يعرف بها المستقيم والمنحني جميعا، وأنه لايجب أن يعلم كل شيء بشيء خاص.

وأما الذين جعلوا النفس جسماً يتحرك بحركته المستديرة التي تتحرك على الأشياء لتدرك بها الأشياء، فسنوضح بعد فساد قولهم حين يتبيّن أن الإدراك العقلى لا يجوز أن يكون بجسم.

وأما الذين جعلوا النفس مزاجا فقد علم ما سلف بطلان هذا القول وعلى أنه ليس كل ما يفسد بفساده الحياة يكون نفسا، فإن كثيرا من الاشياء والاعضاء والاخلاط وغير ذلك بهذه الصفة. وليس بمنكر أن يكون شيء لابد منه حتى تكون للنفس علاقة بالبدن، ولايوجب ذلك

١-فقد علم في آخر الفصل الاول ص٢٧ من قوله: فان قبل المشعور به هو المزاج الخ. ٢-اي المزاج في ما نحن فيه.

أن يكون ذلك الشيء نفسا.

وبهذا يعلم خطا من ظن أن النفس دم، فكيف يكون الدم محركا و حسّاسا.

والذى قال: إن النفس تاليف فقد جعل النفس نسبة معقولة بين الاشياء، وكيف تكون النسبة بين الاضداد محركا ومدركا والتاليف يحتاج إلى مؤلف لامحالة، فذلك المؤلف أولى أن يكون هو النفس. وهو الذى إذا فارق وجب انتقاض التاليف. ثم سيتضح فى خلال مانعرفه من أمر النفس بطلان جميع هذه الاقاويل بوجوه أخرى. فيجب الآن أن نكون نحن وراء طلب طبيعة النفس. وقد قيل فى مناقضة هذه الآراء أقاويل ليست بالواجبة ولا اللازمة وإنما تركناها لذلك.

#### الفصل الثالث

## في أنَّ النفس داخلة في مقولة الجوهر

فنقول نحن إنك تعرف عا تقدم لك أن النفس ليست بجسم، فإن ثبت لك أن نفسا ما يصح لها الانفراد بقوام ذاتها، لم يقع لك شك فى انها جوهر وهذا إنما يشبت لك فى بعض مايقال له نفس. وأما غيره مثل النفس النباتية والنفس الحيوانية، فإن ذلك لايشبت لك فيه. لكن المادة القريبة لوجود هذه الانفس في ها إنما هي ماهى بمزاج خاص وهيئة خاصة، وإنما تبقى بذلك المزاج الخاص بالفعل موجودا مادام فيها النفس. والنفس هى التى تجعلها بذلك المزاج، فإن النفس هى لامحالة علة لتكون النبات والحيوان على المزاج الذى لهما إذ كانت النفس هى مبدأ التوليد والتربية كما قلنا: فيكون الموضوع القريب للنفس مستحيلا أن يكون هو ما هو بالفعل إلا بالنفس، وتكون النفس علة لكونه مستحيلا أن يكون هو ما هو بالفعل إلا بالنفس، وتكون النفس علة لكونه

١\_في انها جوهرة، نسخة.

٢- هذا بيان الاستدلال على كون النفوس الحيوانية والنباتية جوهراً لا عرضاً.

٣-اي الانفس التي لاتثبت لك انها جوهر كالنباتية والحيوانية .

ولايجوز أن يقال: إن الموضوع القريب حصل على طباعه موجوداً لسبب غير النفس، ثم لحقته النفس لحوق ما لاقسط له بعد ذلك فى حفظه وتقويمه وتربيته، كالحال فى اعراض يتبع وجودُها وجودَ الموضوع لها اتباعا ضروريا، ولاتكون مقومة لموضوعها بالفعل. وأما النفس فإنها مقومة لموضوعها القريب موجدة إياه بالفعل، كما تعلم الحال فى هذا إذا تكلّمنا فى الحيوان.

وأمّا الموضوع البعيد أفيينه وبين النفس صور اخرى تقومه. وإذا فارقت النفس ُ وجب ضرورة أن يكون فراقها يحدث لغالب . صيَّر الموضوع لحالة أخرى أ، وأحدث فيه صورة جمادية ، كالمقابلة للصورة المزاجية الموافقة للنفس ولتلك الصور . فالمادة التي للنفس لاتبقى بعد النفس على نوعها البتة ، بل إما أن يبطل نوعها وجوهرها الذي به كان موضوعا للنفس ، أو تُخلف النفس ُ فيها صورة تستبقى المادة بالفعل على طبيعتها ، فلايكون ذلك الجسم الطبيعي كما كان ، بل تكوّن له صورة و اعراض اخرى ، ويكون أيضا قد تبدّل بعض اجزائها وفارق مع تغير الكل

١ ـ اى البدن.

٢ ـ في تعليقة نسخة: كما لمادة النم.

٣ـ كناية عن جسم مباين للنفس وفي مجمع البحرين ج٢ ص١٣٤ مادة «غلب»: «الغُلب الغلاظ يقال شجرة غُلباً أي غليظةً».

٤- فراقها بُحدث بغالب صير الموضوع بحالة اخرى. كما في نسخة مصحّحة مقروة عندنا. يعنى ان يحدث من الاحداث وكلمة صير في «صير الموضوع» منصوب على المفعولية لقوله ويحدث». فهي مصدر الافعل. اي يحدث ذلك الفراق بغالب كمرض او ضربة او قطع صير الموضوع بحالة اخرى اي صيرورة الموضوع بحالة اخرى وسياق العبارة والمطلب يصدق هذه القرائة.

هـ في تعليقة نسخة: أي الصور التي بين الموضوع البعيد وبين النفس.

فى الجوهر، فلاتكون هناك مادة محفوظة الذات بعد مفارقة النفس هى كانت موضوعة لغيرها. فإذن ليس وجود كانت موضوعة لغيرها. فإذن ليس وجود النفس فى الجسم كوجود العرض فى الموضوع. فالنفس إذن جوهر لانها صورة لا فى موضوع.

لكن لقائل أن يقول: لنسلم أن النفس النباتية هذه صورتها، فإنها علة لقوام مادتها القريبة؛ وأما النفس الحيوانية فيشبه أن تكون النباتية تقوم مادتها ثم تلزم اهذه النفس الحيوانية إياها، فتكون الحيوانية متحصلة الوجود في مادة تقومت بذاتها، وهي علة لقوام هذه التي حلّتها أعنى الحيوانية لاقائمة في موضوع.

فنقول في جواب ذلك: إن النفس النباتية بما هي نفس نباتية لا يجب عنها إلا جسم متغذ مطلقا، ولا النفس النباتية مطلقة لها وجود إلا وجود معنى جنسى، وذلك في الوهم فقط؛ وأما الموجود في الاعيان فهو أنواعها.

والذى يجب أن يقال: إن النفس النباتية سبب واحد و له شيء أيضا عام كلى غير محصل، وهو الجسم المتغذى النامى المطلق الجنسى غير المنوع.

واما الجسم ذو آلات الحس والتمييز والحركة الإرادية، فليس مصدره عن النفس النباتية بما هي نفس نباتية، بل بما ينضم إليها فصل آخر تصير به طبيعة آخرى، ولايكون ذلك إلا أن تصير نفسا حيوانية.

بل يحب أن نبتدىء فنزيد هذا شرحا.

١ ـ يلزم اتباع، نسخة.

فنقول: إن النفس النباتية.

إما أن يعنى به النفس النوعية التي تخص النبات دون الحيوان، أو يعنى بها المعنى العام الذي يعم النفس النباتية والحيوانية من جهة ماتُغذى وتُولد وتُنمى، فإن هذا قد يسمى نفسا نباتية، وهذا مجاز من القول، فإن النفس النباتية لاتكون إلا في النبات، ولكن المعنى الذي يعم نفس النبات والحيوان يكون في الخيوانات كما يكون في النبات ووجوده، كما يوجد المعنى العام في الاشياء.

وإما أن يعنى بها القوة من قوى النفس الحيوانية التى تصدر عنها افعال التغذية والتربية والتوليد.

فإن عنى بها النفس النباتية التي هي بالقياس إلى النفس الفاعلة للغذاء نوعية، فذلك يكون في النبات لاغير، ليس في الحيوان.

وإن عنى بها المعنى العام فيحب ان ينسب إليها معنى عام لامعنى خاص، فإن الصانع العام هو الذى ينسب إليه المصنوع العام، والصانع النوعى كالنجار هو الذى ينسب إليه المصنوع النوعى، والصانع المعين هو الذى ينسب إليه المصنوع المعين. فهذا شيء قد مر لك تحقيقه. فالذى ينسب إلى النفس النباتية العامة من أمر الجسم أنه نام عام، وأما أنه نام بحيث أنه يصلح لقبول الحس أو لا يصلح فليس ينسب ذلك إلى النفس النباتية من حيث هي عامة، ولا هذا المعنى يتبعه.

واما القسم الثالث فيستحيل أن يكون على مايظن من أن القوة النباتية

١- وفي تعليقة نسخة: وهو الذي قال اواما ان يعنى به القوة من قوى النفس الحيوانية
 التي تصدر عنها افعال التغذية والتربية والتوليدة.

تاتى وحدها فتفعل بدنا حيوانيا ولو كان المنفرد بالتدبير تلك القوة لكانت تتم جسما خيوانيا بآلات تتمم جسما حيوانيا بآلات الحس والحركة، فتكون هى قوة لنفس لتلك النفس قوى اخرى. وهذه القوة من قواها تتصرف على المثال الذى يؤدى إلى استعداد الآلة للكمالات الثانية التى لتلك النفس هى الحيوانية.

ويتضح من بعد أن النفس واحدة، وأن هذه قوى تنبعث عنها فى الأعضاء، ويتأخر فعل بعضها ويتقدم بحسب استعداد الآلة. فالنفس التى لكل حيوان هى جامعة أسطقسات بدنه، ومؤلّفتها ومركّبتها على نحو يصلح معه أن يكون بدنا لها، وهى حافظة لهذا البدن على النظام الذى ينبغى، فلاتستولى عليه المغيرات الخارجة ما دامت النفس موجودة فيه ولولا ذلك لما يقيت على صحتها.

ولاستيلاء النفس عليها ما يعرض من قوة القوة النامية وضعفها عند استشعار النفس قضايا تُكرهها أو تُحبها كراهة ومحبة ليست ببدنية البتة، وذلك عندما يكون الوارد على النفس تصديقا ماً، وليس ذلك ما يؤثر في البدن بما هو اعتقاد، بل يتبع ذلك الاعتقاد انفعال من سرور أو غماً،

١- قوله: فتكون هي قوة لنفس النخ، اى فتكون القوة النباتية قوة لنفس، يعنى بناء على الشق الثالث وهو ان يعنى بناء على الشق الثالث وهو ان يعنى بالنفس النباتية قوة لنفس اى لنفس حيوانية لتلك النفس قوى اخرى وهذه القوة النباتية من قواها ايضاً، تتصرف تلك النفس على المثال الخ. وقوله التي هذه قوتها يعنى ان هذه القوة النباتية قوة تلك النفس الحيوانية.

٢\_متعلق بقوله تنبعث.

٣ ـ وفي تعليقة نسخة: اي على تلك القوة النباتية والحيوانية.

٤ كليات قانون . ص ١٩٥ ـ ط ناصرى . فصل ٢ غط ٣ اشارات .

وذلك أيضا من المدركات النفسانية، وليس مما يعرض للبدن بما هو بدن فيؤثّر ذلك في القوة النامية الغاذية حتى يُحدث فيها من العارض الذي يعرض للنفس أولا وليكن الفرح النطقي سُدة ونفاذاً في فعلها، ومن العارض المضاد لذلك وليكن الغم النطقي الذي لا آلم بدني في فعلها، فيه ضعفاً وعجزاً حتى يُفسد فعلها، وربما انتقض المزاج به انتقاضا.

وكل ذلك مما يقنعك في أن النفس جامعة لقوى الإدراك واستعمال الغذاء، وهي واحدة لها، ليست هذه منفردة عن تلك<sup>٢</sup>.

فبيّن أن النفس هي مكمّلة البدن الذي هي فيه، وحافظته على نظامه الذي الأولى به أن يتميز ويتفرق، إذ كل جزء من اجزاء البدن يستحق مكانا آخر ويتسوجب مفارقة لقرينه، وإنما يحفظه على ما هو عليه شيء خارج عن طبيعته، وذلك الشيء هو النفس في الحيوان.

فالنفس إذن كمال لموضوع، ذلك الموضوع يتقوم به، وهو ايضا مكمل النوع وصانعه، فإن الأشياء المختلفة الأنفس تصير بها مختلفة الأنواع، ويكون تغايرها بالنوع لابالشخص. فالنفس إذن ليست من الاعراض التى لا تختلف بها الانواع، ولايكون لها مدخل فى تقويم الموضوع. فالنفس إذن كمال كالجوهر لاكالعرض، وليس يلزم هذا أن يكون مفارقا أو غير مفارق. فإنه ليس كل جوهر بمفارق، فلا الهيولى بمفارقة ولا الصورة، وقد علمت أنت أن الامر كذلك، فلندل الآن دلالة ما مختصرة على قوى النفس وأفعالها ثم نتبعها بالاستقصاء.

١ ـ مفعول لقوله يحدث.

٢ وفي تعليقة نسخة: اي ليست قوة التغذية منفردة عن قوة الادراك.

#### الفصل الرابع

# في تبيين أنّ اختلاف أفاعيل النفس لاختلاف قواها

نقول: إن للنفس افعالا تختلف على وجوه:

فيختلف بعضها بالشدة والضعف، وبعضها بالسرعة والبطء. فإن الظن اعتقاد ما يخالف اليقين بالتاكيد والشدة، والحدس يخالف التلقين التفكّر (خ ل) بسرعة الفهم.

وقد تختلف أيضا بالعدم والملكة ، مثل أن الشك يخالف الرأى ، فإن الشك عدم اعتقاد أحد طرفى النقيض ، والرأى اعتقاد أحد طرفى النقيض ؛ ومثل التحريك والتسكين .

وقد تختلف بالنسبة إلى أمور متضادة مثل الإحساس بالأبيض والإحساس بالاسود وإدراك الحلو وإدراك المر.

وقد تختلف بالجنس مثل إدراك اللون وإدراك الطعم، بل مثل الإدراك والتحريك.

وغرضنا الآن أن نعرف القوى التي تصدر عنها هذه الافاعيل،

وأنه هل يجب أن تكون لكل نوع من الفعل قوة تخصه أو لايجب ذلك.

فنقول: أما الافعال الختلفة بالشدة والضعف فإن مبدأها قوة واحدة، لكنها تارة تكون أتم فعلا، وتارة تكون أنقص فعلا. ولو كان النقصان يقتضى أن تكون هناك للانقص قوة غير القوة التى للاتم، لوجب أن يبكون عدد القوى بحسب عدد مراتب النقصان والزيادة التى لاتكاد تستناهى، بل القوة الواحدة يعرض لها تارة أن تفعل الفعل أشد وأضعف بحسب الاختيار، وتارة بحسب مؤاتاة الآلات، وتارة بحسب عوائق من خارج أن تكون أولاتكون وأن تقل او تكثر.

فامًا الفعل وعدمه فقد سلف لك في الأقاويل الكلية أن مبدأ ذلك قوة واحد.

وأما اختلاف أفعالها التي من باب الملكة بالجنس كالإداراك والتحريك أو كإدراك وإدراك، فذلك ما بالحرى أن يفحص عنه فاحص"، فينظر مثلا هل القوى المدركة كلها قوة واحدة، إلا أن لها إدراكات ما بذاتها هي العقليات، وإدراكات ما بآلات مختلفة بسبب اختلاف الآلات. فإن كانت العقليات والحسيات مثلا لقوتين، فهل الحسيات كلها التي تتخيل من باطن والتي تدرك في الظاهر لقوة واحدة، فان كانت التي في الباطن لقوة أو لقوى، فهل التي في الظاهر لقوة واحدة واحدة تفعل في آلات مختلفة افعالا مختلفة. فإنه ليس بممتنع أن تكون قوة واحدة تدرك أشياء مختلفة الاجناس والانواع، كما هو مشهور من

١ ـ و في تعليقة نسخة: أي العوائق في الفعل والترك.

حال العقل عند العلماء ومشهور من حال الخيال عندهم، بل كما أن المحسوسات المشتركة التي زعموا أنها العظم والعدد والحركة والسكون والشكل قد تُحس بكل واحدة من الحواس أو بعدة منها وإن كانت بوساطة محسوس آخر.

ثم هل قوة التحريك هي قوة الإدراك، ولم لايمكن ذلك. وهل قوة الشهوة بعينها هي قوة الغضب، فإذا صادفت اللذة انفعلت على نحو، وإن صادفت الأذى انفعلت على نحو آخر، بل هل الغاذية والنامية والمولدة شيء من هذه القوى، وإن لم تكن فهل هي قوة واحدة، حتى إذا كان الشيء لم يتم بصورة حركت الغذاء إلى اقطاره على هيئة وشكل، فإذا استكمل حركت ذلك التحريك بعينه. إلا أن الشكل قد تم فلايحدث شكل آخر، والعظم قد بلغ مبلغاً لاتفى القوة بان تورد من الغذاء فيه اكثر ما يتحلل منه فتقف. وهناك يفصل من الغذاء فضل يصلح للتوليد لتنفذه الى اعضاء التوليد، كما تنفذ الغذاء إليها لتغذوها به، لكنه يفصل عما

<sup>1-</sup> قوله المحسوسات المشتركة. سياتى كلامه فى ذلك فى آخر الفصل الثامن من المقالة الثالثة: فهذه هى المحسوسات التى تسمى مشتركة، اذ قد تشترك فيها عدة من الحواس الغ. وكذا فى الفصل الثانى عشر من الباب الثالث فى الابصار من المباحث المشرقية للفخر الوازى ص ٢٩ ٣٠ ج ٢ . فى المحسوسات المشتركة . والغرض فى عنوان البحث عن المحسوسات المشتركة أن العظم والعدد والحركة واخواتها بما لاتكون من الملموسات والمذوقات والمسمومات والمسموعات والمبصرات تشترك فى ادراكها الحواس الظاهرة او تشترك فى ادراكها الحواس الظاهرة او تشترك فى ادراكها عدة من الحواس فلاتحتاج فى الاحساس الى قوة اخرى كما توهم بعض الناس انه لابد من حس آخر غير هذه الخمسة لادراك تلك الامور الممدودة فتبصر وارجع الى الفصل الثانى عشر وهو المفصل الاخير من الباب الرابع من نفس الاسفار (ص ٤٤ ج٤) . والى ص ٢٣٠ من نفس السفاو .

تحتاج إليه اعضاء التوليد من الغذاء فضل يصلح لباب آخر، فتصرفه تلك القوة بعينها إليه، كما تفعل بفضول كثيرة من الأعضاء، ثم تعجز هذه القوة في آخر الحياة عن إيراد بدل ما يتحلّل مساوياً لما يتحلّل، فيكون ذبول. فلم تفرض قوة نامية و لاتفرض قوة مذبلة، واختلاف الأفعال ليس يدل على اختلاف القوى، فإن القوة الواحدة بعينها تفعل الأضداد، بل القوة الواحدة تحرك بإرادات مختلفة حركات مختلفة، بل القوة الواحدة قد في مواد مختلفة أفاعيل مختلفة.

فهذه شكوك يجب أن يكون حلها مهيئاً عندنا، حتى يمكننا أن ننتقل ونثبت قوى النفس؛ وأن نثبت أن عددها كذاً، وأن بعضها مخالف للبعض، فإن الحق عندنا هذا.

فنقول: اما أولاً، فإن القوة من حيث هي قوة بالذات وأولاً، هي قوة على امرماً ويستحيل أن تكون مبدأ لشيء آخر غيره، فأنّه من حيث هو قوة عليه مبدأ له، فإن كان مبدأ لشيء آخر فليس هو من حيث هو مبدأ لذلك الأول في ذاته. فالقوى من حيث هي قوى إنما تكون مبادئ لأفعال معينة بالقصد الأول.

لكنه قد يجوز أن تكون القوة مبدأ لأفعال كثيرة بالقصد الثانى، بأن تكون تلك كالفروع، فلاتكون مبدأ لها أولاً، مثل أن الإبصار أنّما هو قوة أولاً على إدراك الكيفية التي بها يكون الجسم بحيث إذا توسط بين جسم قابل للضوء وبين المضىء لم يفعل المضىء فيه الإضاءة، وهذا هو اللون، واللون يكون بياضاً وسواداً.

١- الاسفار، ط ١ ، ج ٤ ـ ص ١١٦ والمباحث المشرقية، ط ١ ، ج ٢ ، ص ٢٣٩ .

وأيضا القوة المتخيلة هي التي تستثبت صور الأمور المادية من حيث هي مادية مجردة عن المادة نوعا من التجريد غير بالغ، كما نذكره بعد. ثم يعرض أن يكون ذلك لونا أو طعما أو عظما أو صوتا أو غير ذلك. والقوة العاقلة هي المتى تستشبت صور الأمور من حيث هي برية عن المادة وعلائقها، ثم يتفق أن يكون ذلك شكلا، ويتفق أن يكون عددا.

وقد يجوز أن تكون القوة مُعدّة نحو فعل بعينه، لكنها تحتاج إلى أمر آخر ينضم إليها حينئذ، حتى يصير لها ما بالقوة حاصلا بالفعل، فإن لم يكن ذلك الأمر لم تفعل، فيكون مثل هذه القوة تارة مبدأ للفعل بالفعل وتارة غير مبدأ له بالفعل، بل بالقوة، مثل القوة المحركة فإنها إذا صح الإجماع من القوة الشوقية بسبب داع من التخيل أو المعقول إلى التحريك حركت لامحالة، فإن لم يصح لم تحرك.

وليس يصدر عن قوة محركة واحدة بآلة واحدة إلا حركة واحدة، إذ الحركات الكثيرة لكثرة آلات الحركة التي هي العَضَل فينا وفي كلّ عَضَلة قوة محركة جزئية لاتُحرَّك إلا حركة بعينها.

وقد تكون القوة الواحدة أيضا يختلف تـأثيرها بحسب القوابل الخـتلفة أو الآلات المختلفة، وهذا ظاهر .

فنقول الآن: إن أول أقسام أفعال النفس ثلاثة:

أفعال يشترك فيها الحيوان والنبات كالتغذية والتربية والتوليد.

وافعال تشترك فيها الحيوانات اكثرها او جلّها ولاحَظَّ فيها للنبات مثل الإحساس والتخيل والحركة الإرادية.

١ ـ التربية اشارة الى النمو.

وافعال تختص بالناس مثل تعقل المعقولات ' واستنباط الصنائع ' والرويّة في الكائنات والتفرقة بين الجميل والقبيح .

فلو كانت القوى النفسانية واحدة وكانت الأفعال النباتية تصدر عن القوة التى تصدر عنها الحيوانية صدوراً أولياً لكان عدمُ الأجسام النباتية واعضاء الحيوان التى تغتذى ولاتحس ما هو صلب أو لين للإحساس إما أن يكون بسبب عدم القوة، أو بسبب أن المادة ليست تنفعل عنها. ومحال أن يقال: إن المادة ليست تنفعل عن الحر والبرد ولاتتاثر عنهما وعن الطعوم القوية والروائح القوية، فإنها تنفعل عنها، فبقى أن يكون وعن الطعوم القوية والروائح القوية، فإنها تنفعل عنها، فبقى أن يكون ذلك بسبب عدم القوة الفعالة لذلك أ، وقد وجدت القوة الغاذية، فإذن القوتان مختلفتان.

وأيضا فإن تحريك النفس لايخلو إما أن يكون على سبيل نقل مطلق وكل جسم قابل للنقل مطلقا، وإما أن يكون لنقل على سبيل قبض وبسط، وفي أجسامنا أعضاء هي أقبل لذلك من العضل وفيها حياة للتغذى، وليس يمكن تحريكها. فالسبب في ذلك ليس من جهتها بل من جهة فقدانها للقوة الحركة.

١ ـ اشارة إلى القوة النظرية.

٢- اشارة الى القوة العملية.

٣- في تعليقة نسخة: كالعظام والرباطات التي تربط بين المفاصل. وللاحساس متعلق بقوله عدم الإجسام.

٤ في تعليقة نسخة: اي للاحساس.

٥\_حالة.

٦- اى للقبض أو البسط.

٧- اي من جهة تلك الاعضاء بل من جهة فقدان تلك الاعضاء للقوة الحركة.

وكذلك بعض الاعصاب تنفذ فيها قوة الحس فقط دون الحركة، وبعض الاعصاب تنفذ فيها قوة الحركة ولاتتفاضل بشىء يعتد به، بل قد يوجد مايشاكل ماينفذ فيه الحس ويزيد عليه في الكيف وينقص، وقد تنفذ فيه قوة الحس. فيه قوة الحركة، وقد يوجد ماهو كذلك وليس تنفذ فيه قوة الحس. وكذلك يمكنك أن تعلم أن العين ليست دون اللسان في أن تنفعل عن الطعوم المجاورة، ولاتحس العين بالطعم من حيث هو مدوق؛ لستُ أقول من حيث هو كفية ولابالصوت.

واما القوة الإنسان فسنبين من أمرها أنها مُبرِّثة الذات عن الانطباع في المادة، ونبين أن جميع الافعال المنسوبة إلى الحيوان يحتاج فيها إلى آلة. فإذن الحواس والتخيلات لقوة أخرى مادية غير القوة الحركة وإن كانت تفيض عنها. وقوى الحركة أيضا متعلقة من وجه، كما سنبين، بقوى الحسن والتخيل. فإذا فهمت هذا وما أعطيناك من الاصول سهل عليك أن تعرف فرقان مابين القوى التي نحن في ترتيبها وتعديدها، وتعلم أن كل قوة لها فعل أولى فلا تشارك قوة اخرى لها فعل أولى مخالف لفعلها الاولى.

#### الفصل الخامس

## في تعديد قوي النفس' على سبيل التصنيف'

١-راجع ص١١ ج٤ من الاسفار وص٣١ منه (= ج٨ ص٥٩ و ١٢٩ ط٢)

٢- قوله: على سبيل التصنيف، لايخفى عليك آن تلك القوى ليست اصنافاً على معنى الصنف الحقيقي ايضاً. ولذا عبر المحقق الطوسى في شرحه على الاشارات بقوله فكاتها اصناف، فالصنف بمعناه الاوسع من ذلك كالقسم والشان ونحوهما. وللمحقق آقا حسين الخوانسارى في تعليقاته على الاشارات كلام آخر في المقام وهو ان التصنيف بمعنى المصادرة والوضم، وان شئت تفصيل ذلك فارجم الى تعليقاته عليها.

وقال الشيخ في الفصل العاشر من النعط الشالث من الاشارات: "واما نظير هذا التفصيل في قوى النفس الانسانية التي لها التعضيل في قوى النفس الانسانية التي لها ان تعقل جوهر له قوى وكمالات، وقال الهفق الطوسي في شرحه: ايريد ذكر القوى التي يختص الانسان بها واتما قال «على سبيل التصنيف» لان القوى الحيوانية المذكورة كانت متباينة بالذوات لكونها مبادئ افعال مختلفة فكان تفصيلها على سبيل التنويع وهذه غير متباينة بالذوات لكونها متعلقة بذات واحدة مجردة انما هي تختلف بحسب الاعتبارات التي هي بالقياس الى تلك الذات عوارض فكانها اصناف، شرح الاشارات الاعتبارات الذي هي بالقياس الى تلك الذات عوارض فكانها اصناف، شرح الاشارات

وقال بهمنيار في التحصيل: «فصل في تعديد القوى النفسانية على سبيل التصنيف ومعنى التصنيف هو مالا يتميز بالمقومات بل بالعوارض وهاهنا فان النفوس الشلاث اصناف لا انواع للنفس الانسانية مشلاً. وقد بان ان النفس الانساني تنقسم انفساماً نلاثة: النفس النباتية، والنفس الحيوانية، والنفس الانسانية، وقال صدر المتالهين في سفر النفس من الاسفار: «فصل في الاشارة الى تعديد القوى النفسانية وما دونها على

لنعد الآن قوى النفس عداً على سبيل الوضع ، ثم لنشتغل ببيان حال كل قوة فنقول: القوى النفسانية تنقسم بالقسمة الأولى أقساما ثلاثة:

احدها النفس النباتية، وهي الكمال الأول لجسم طبيعي آلي من جهة مايتولد وينمي ويغتذي، والغذاء جسم من شانه أن يتشبه بطبيعة الجسم الذي قيل إنه غذاء له فيزيد فيه مقدار مايتحلّل أو اكثر أو أقل.

والثاني النفس الحيوانية، وهي الكمال الأول لجسم طبيعي آلي من جهة مايدرك الجزئيات ويتحرك بالإرادة.

والثالث النفس الإنسانية، وهي كمال أول لجسم طبيعي آلي من جهة ماينسب إليه أنه يفعل الافاعيل الكائنة بالاختيار الفكري والاستنباط بالرأي، ومن جهة مايدرك الامور الكلية.

ولولا العادة لكان الأحسن أن يجعل كل أول شرط مذكوراً في رسم الثاني إن أردنا أن نرسم النفس لا القوة النفسانية التي للنفس بحسب ذلك الفعل. فإن الكمال ماخوذ في حد النفس لا في حد قوى النفس.

وانت ستعلم الفرق بين النفس الحيوانية وبين قوة الإدراك والتحريك،

سبيل التصنيف ومعنى التصنيف هاهنا ان هذه القوى لايتميز بعضها عن بعض بفصول ذاتية كما في الانواع النباتية والحيوانية بل امتيازها بعوارض انسانية من تقدم بعضها على بعض واستخدام بعضها قبل بعض، اسفارج ٤ ص ٣١ ط ١ - ج٨ ص١٢٩ ط٢.

<sup>1-</sup>قوله: على سبيل الوضع ، أى على سبيل المصادرة والوضع أى الاصول الموضوعة من دون استعمال حجة وبرهان . نحو قوله فى عنوان الفصل الثانى من المقالة الاولى من الطبيعيات (ص٥): "فى تعديد المبادى للطبيعيات على سبيل المصادرة والوضع» فهذا الفصل كالذى قبله كالفهرس لمطالب كتاب النفس . وسيبيّنها ويفصلها فى المقالة الثانية إلى آخر كتاب النفس . فتيصر .

٢- اي النبات يجعل شرطا للنفس الحيواني، والحيواني شرطاً للنفس الانساني.

وبين النفس الناطقة وبين القوة على الأمور المذكورة من التميز وغيره. فإن اردت الاستقصاء فالصواب أن تجعل النباتية جنسا للحيوانية، والحيوانية جنساً للإنسانية ، وتأخذ الاعم في حد الاخص. ولكنك إذا التفت إلى النفس من حيث القوى الخاصة لها في حيوانيتها وإنسانيتها، فربما قنعت با ذكرناه.

وللنفس النباتية قوى ثلاث:

الغاذية وهى قوة تحيل جسما غير الجسم الذى هى فيه إلى مشاكلة الجسم الذى هى فيه فتلصقه به بدل ما يتحلل عنه.

والقوة المنمية وهي قوة تزيد في الجسم الذي هي فيه بالجسم المتشبه به زيادة متناسبة في أقطاره طولا وعرضا وعمقا ليبلغ به كمال النشوء.

والقوة المولدة و معلى قوة تأخذ من الجسم الذي هي فيه جزءاً هو شبيهه بالقوة فتفعل فيه باستمداد أجسام أخرى تتشبه به من التخليق والتمزيج مايصيره شبيها به بالفعل.

وللنفس الحيوانية بالقسمة الأولى قوتان: محركة، ومدركة.

والمحركة على قسمين: إما محركة بانها باعثة على الحركة، وإما محركة بانها فاعلة:

١ ـ فيقال كمال نباتي وكمال حيواني.

٣- فى تعليقة نسخة: اما المولدة فهى قوتان: إحداهما مايجعل فضلة الهضم الرابع منياً وهذه القوة فعلها فى الانثيين لان ذلك الام يصير منياً فيهما. وثانيهما مايهيؤ كل جزء من المنى الحياصل من الذكر والانشى فى الرحم لعضو مخصوص بان يجعل بعضه مستعداً للعظمية وبعضه للعصبية مثلاً. وفعل هذه القوة إنما يكون حال كون المنى فى الرحم لتصادف ذلك فعل القوة المصورة.
٣- أى مادة كالبلر.

والمحركة على أنها باعثة هى القوة النزوعية الشوقية، وهى القوة التى إذا ارتسمت فى التخيل الذى سنذكره بعد صورة مطلوبة أو مهروب عنها بعثت القوة المحركة الاخرى التى نذكرها على التحريك، ولها شعبتان: شعبة تسمى قوة شهوانية وهى قوة تبعث على تحريك تقرب به من الاشياء المتخيلة ضرورية كانت أو نافعة طلباً للذة. وشعبة تسمى غضبية وهى قوة تبعث على تحريك تدفع به الشيء المتخيل ضاراً أو مفسداً طلباً للغلبة.

وأما القوة الحركة على أنها فاعلة فهى قوة تنبعث فى الاعصاب والعضلات من شأنها أن تشنج العضلات فتجذب الاوتار " والرباطات المتصلة بالأعضاء إلى نحو جهة المبدأ أو ترخيها "أو تمدها طولا، فتصير الاوتار والرباطات إلى خلاف جهة المبدأ.

واما القوة المدركة فتنقسم قسمين: منها قوة تدرك من خارج، ومنها قوة تدرك من داخل.

١- أي فاعل الحركة .

٢\_ لجذب اللائم.

٣- فى تعليقة نسخة: الاوتار هى اجسام تنبت من اطراف اللحم من العضل شبيهة بالعصب فيلاقى الاعضاء المتحركة فتارة تجذبها بانجذابها وتارة ترخيها بارخانها. والرباط هى اجسام شبيهة بالعصب فى البياض والليانة تاتى من العظم الى العظم توصل بين طرفى العظم من المفاصل كرباطات الزندين او بين اعضاء آخر كالرباط الذى يربط العصب بالليف وقد يخص هذا باسم العقب وليس لشىء من الروابط حس لتلا يتاذى بكثرة مايلزم من الحركة.

 <sup>3-</sup> اى الدماغ فسر بهمنيار فى التحصيل البدا بالقلب حيث قال: "فهى التى تجذب الاوتار والرباطات المتصلة بالاعضاء الى نحو جهة البدأ وهو القلب او ترخيها؟.
 م ٨١٨.

٥ لدقع المنافر.

فالمدركة من خارج هي الحواس الخمس أو الثماني :

فمنها البصر وهي قوة مرتبة في العصبة المجوفة تدرك صورة ماينطبع في الرطوبة الجليدية من أشباح الأجسسام ذوات اللون المتادية في الأجسام الشفافة بالفعل إلى سطوح الأجسام الصقيلة.

ومنها السمع وهى قوة مربّبة فى العصبة المتفرقة فى سطح الصماخ تدرك صورة مايتادى إليها من تموّج الهواء المنضغط بين قارع ومقروع مقاوم له انضغاطا بعنف يحدث منه صوت فيتادى تموّجه إلى الهواء المحصور الراكد فى تجويف الصماخ، ويحرّكه بشكل حركته، وتماس أمواج تلك الحركة العصبة فيسمع.

ومنها الشم وهي قوة مرتبة في زائدتي مقدم الدماغ الشبيهتين بحُلمتي الثدى تدرك مايؤدي إليها الهواء المستنشق من الرائحة الموجودة في البخار المخالط له أو الرائحة المنطبعة فيه بالاستحالة من جرم ذي رائحة.

ومنها الذوق وهي قوة مرتبّة في العصب المفروش على جرم اللسان

١- اذا كانت قوة اللمس اربعة كماسيجيئ.

٢-قوله: المتادية في الأجسام الخ المتادية صيفة للاشباح. وقوله: الى سطوح الاجسام، متعلق بالمتادية. وقوله في الروية الاجسام، متعلق بالتادية. وقوله في الروية كالهواء الشاف. ثم ان قوله سطوح الاجسام الصقيلة كلى له افراد منها الرطوبة الجليدية فكما تتادى اشباح الاجساد ذوات اللون في الهواء الشفاف بالفعل الى سطح المرآة الصقيلة كذلك تتادى فيه الى الرطوبة الجليدية.

٣- في شرح الموجز: قوة الشم هي قوة مُرتبة في الزائدتين الشبيهتين بحلمتي الثدى من شانها ادراك الرائحة المتصعدة مع الهواء المستنشق بتكيف الهوى بذى الرائحة على ما هو الحق. او بانفصال اجزاء لطيفة بخارية من ذى الرائحة واتصالها بالة الشم انتهى. فقول الشيخ قدس سره اشارة الى اختلاف المذهبين.

تدرك الطعوم المتحللة من الاجسام المماسة له المخالطة للرطوبة العذبة التي فيه مخالطة محيلةً.

ومنها اللمس وهى قوة مرتبة فى أعصاب جلد البدن كله ولحمه تدرك مايماسه ويؤثر فيه بالمضادة المحيلة للمزاج أو المحيلة لهيئة التركيب. ويشبه أن تكون هذه القوة عند قوم لانوعا أخيراً، بل جنساً لقوى أربع أو فوقها منافى الجلد كله.

واحدتها حاكمة في التضاد الذي بين الحار والبارد.

والثانية حاكمة في التضاد الذي بين الرطب واليابس.

والثالثة حاكمة في التضاد الذي بين الصلب واللين.

والرابعة حاكمة في التضاد الذي بين الخشن والأملس. إلا أن اجتماعها في آلة واحدة يوهم تأحّدها في الذات ً.

واما القوى المدركة من باطن فبعضها قوى تدرك صور المحسوسات، وبعضها تدرك معانى المحسوسات. ومن المدركات مايدرك ويفعل معا، ومنها مايدرك ولايفعل، ومنها ما يدرك إدراكاً أوليا، ومنها مايدرك إدراكا ثانيا.

والفرق بين إدراك الصورة وإدراك المعنى أن الصورة هو الشيء الذي يدركه الحس الباطن والحس الظاهر معا. لكن الحس الظاهر يدركه أولا

الطعوم تسعة وهي: الحرافة والمرارة والملوحة والحموضة والعفوصة والقبض والدسومة والحلاوة والتفاهة. هذا أن جعلت التفاهة من الطعوم والافتمانية.

٢\_ قوله: اوفوقها، كالقوة الحاكمة بين الثقيل والخفيف.

٣ـ ص٤٨ من نفس الاسفار (ج ٤ ط ١ ≃ ص ٢٠٠ ج ٨ ط ٢) في انحصار الحواس في هذه الخمس.

ويؤديه إلى الحس الباطن مثل إدراك الشاة لصورة الذئب اعنى تشكّله وهيئته ولونه، فإن الحس الباطن من الشاة يدركها، لكن إنما يدركها أولاً حسها الظاهر، وأما المعنى فهو الشيء الذي تدركه النفس من المحسوس من غير أن يدركه الحس الظاهر أولاً، مثل إدراك الشاة للمعنى المضاد في الذئب أو للمعنى الموجب لخوفها إياه، وهربها عنه من غير أن يدرك الحس ذلك البتة. فالذي يدرك من الذئب أولاً الحس الظاهر ثم الحس الباطن فإنه يخص في هذا الموضع باسم الصورة أ. والذي تدركه القوى الباطنة دون الحس فيخص في هذا الموضع باسم المعنى.

والفرق بين الإدراك مع الفعل والإدراك لامع الفعل، أن من افعال بعض القوى الباطنة أن يركّب بعض الصور والمعانى المدركة مع بعض ويفصّله عن بعض، فيكون قد أدرك وفعل ايضا فيما أدرك.

وأما الإدراك لامع الفعل فهو أن تكون الصورة أو المعنى يرتسم في الشيء فقط من غير أن يكون له أن يفعل فيه تصرفاً البتة.

والفرق بين الإدراك الأول والإدراك الشاني أن الإدراك الأول هو أن يكون حصول الصورة على نحو ما من الحصول وقد وقع للشيء من نفسه؛ والإدراك الثاني هو أن يكون حصولها للشيء من جهة شيء آخر أدّى إليها. فمن القوى المدركة الباطنة الحيوانية قوة بنطاسيا والحس المشترك

١- قوله: يخص في هذا الموضع باسم الصورة. وسياتي قوله في ذلك في آخر الفصل
 الاول من المقالة الرابعة: "قد جرت العادة بان يسمى مدرك الحس المشترك صورة،
 ومدرك الوهم معنى».

٢\_ينط: بتقـديم الباء على النون بمعنى اللوح. والسيبا بمعنى النفس يونانى. يعنى لوح
 النفس.

وهى قوة مرتبة فى التجويف الأول من الدماغ تقبل بذاتها جميع الصور المنطبعة فى الحواس الخمس المتأدية إليه، ثم الخيال والمصورة ولا وهى قوة مرتبة أيضاً فى آخر التجويف المقدم من الدماغ تحفظ ما قبله الحس المشترك من الحواس الجزئية الخمس، ويبقى فيه بعد غيبة تلك الحسوسات.

واعلم أن القبول لقوة غير القوة التى بها الحفظ فاعتبر ذلك من الماء، فإن له قوة قبول النقش والرقم°، وبالجملة الشكل، وليس له قوة حفظه؛ على أنا نزيدك لهذا تحقيقاً من بعد.

وإذا أردت أن تعرف الفرق بين فعل الحس العام وفعل الحس المشترك وفعل الحس المشترك وفعل المصورة فتأمل حال القطرة التي تنزل من المطر فترى خطأ مستقيما، وحال الشيء المستقيم الذي يدور فترى طرفه دائرة، ولايمكن أن يدرك الشيء خطأ أو دائرة إلا ويرى فيسه مراراً. والحس الظاهر

زاحسساس باطن دهندت تحسیر بود حساسه مسشترك را مسقسر كسه مساند در او از تصسور اثر تخسيل زحسسوان و فكر از بشسر زتجسويف آخسر نبساشسد بدر

۱ سسه تجهویف دارد دمساغ بشسر مسقسدم زتجهویف اول بدانك مسؤخر از او شسد مسحل خسسال پس اندر نخسسسسین اوسط بود اخیر وسط جای وهم است و، حفظ

٢- قوله: ثم الخيال، الخيال على اصطلاح الحكما، والمصورة على اصطلاح الاطباء.
 فهذه المصورة غير القوة المصورة لتصوير الاعضاء فهما مشتركتان لفظاً.

٣ على اصطلاح الاطباء.

٤ - التجويف الأول، نسخة .

٥ النقش والرسم له، نسخة.

٦-الظاهر، نسخة.

٧- اي في الحس المشترك.

لايمكن أن يراه مرتين، بل يراه حيث هو، لكنه إذا ارتسم في الحس المشترك وزال قبل أدركه الحس المشترك وزال قبل أدركه الحس الظاهر حيث هو، وأدركه الحس المشترك كانه كائن حيث كان فيه وكائن حيث صار إليه، فرأى امتداداً مستديراً أو مستقيماً. وذلك لايمكن أن ينسب إلى الحس الظاهر ألبتة.

واما المصورة فتدرك الأمرين وتتصورهما، وإن بطل الشيء وغاب.

ثم القوة التى تسمى متخيلة اللهياس إلى النفس الحيوانية، ومتفكرة بالقياس إلى النفس الحيوانية، ومتفكرة بالقياس إلى النفس الإنسانية، وهى قوة مرتبة فى التجويف الأوسط من الدماغ عند الدودة ، من شانها أن تركّب بعض ما فى الخيال مع بعض وتفصّل بعضه عن بعض، بحسب الإرادة.

ثم القوة الوهمية وهى قوة مرتبة فى نهاية التجويف الأوسط من الدماغ تدرك المعانى غير المحسوسة الموجودة فى المحسوسات الجزئية كالقوة الموجودة فى الشاة الحاكمة بأن هذا الذئب مهروب عنه وأن هذا الولد هو المعطوف عليه. ويشبه آن تكون هى أيضا المتصرفة فى المتخيلات تركيباً وتفصيلا.

ثم القوة الحافظة الذاكرة وهمي قوة مرتبة في التجويف المؤخر من

١\_اي المتصرفة .

٢- قبوئه عند الدودة. الدودة هى البطن الاوسط من الدمساغ فقط. وفي بحسر الجسواهر للهروى: الدودة هى البطن الاوسط من الدمساغ، وانما سمى بها لانها يتغلص ويتمدد فى الانبساط والانقباض كالدودة. ومن خواصها ان ينسد زمان الانبساط وينفتح زمان الانقباض.

٣ـ قوله: ويشبه، وسياتي قوله في ذلك في آخر الفسصل الاول من المقالة الرابعة
 (ص٣٤) ويشبه أن تكون القوة الوهمية هي بعينها المفكرة والمخبلة.

الدماغ تحفظ ماتدركه القوة الوهمية من المعاني غير المحسوسة في المحسوسة في المحسوسات الجزئية.

ونسبة القوة الحافظة إلى القوة الوهمية كنسبة القوة التى تسمى خيالا إلى الحس المشترك. ونسبة تلك القوة إلى المعانى كنسبة هذه القوة إلى الصورالمحسوسة. فهذه هي قوى النفس الحيوانية.

وأما النفس الناطقة الإنسانية فتنقسم قواها إلى قوة عاملة وقوة عالمةً .

ا- قال الحاكم: لاشك ان للنفس الانسانية ادراكاً للاشياء وتصرفاً في البدن وهو فعل منه فاثبتوا للنفس قوتين مبدا الادراك ومبدا فعل من جهتين: الادراك من الملاء الاعلى، والفعل في العالم الادنى وفي بدنه. فبالجهة الاولى متاثرة وبالجهة الثانية مؤثرة. فالقوة التي بها تدرك النفس الاشياء تسمى العقل النظرى والقوة التي بها صارت مصدراً للافعال تسمى العقل العقل على القوتين بالاشتراك اللفظى لاختلافهما من حيث أن الاولى مبدأ الانفعال والثانية مصدر الفعل، أو بطريق التشابه لاشتراك ملائية الشابه على وقوي النفس.

ولما انقسم الادراك الى قسمين ادراك بامور لاتتعلق بالعمل وادراك لآراء متعلقة بالعمل لاجرم انقسم العقل النظرى الى قوتين او الى وجهين: قوة ادراك الامور التى لاتتعلق بالعمل كالعلم بالسماء والارض، ومبنى انحكمة النظرية على هذه القوة. وقوة ادراك لآراء التى تتعلق بالعمل كالعلم بان العدل حسن والظلم قبيح، ومبنى الحكمة العملية على هذه القوة لان مرجعهما العلم. واما العقل العملى فانما يصدر عنه الافعال بحسب استنباطه مايجب ان يفعل من راى كلى مستنبط من مقدمة كلية ولماكان ادراك الكلى واستنباطه من المقدمات الكلية انماهو للعقل النظرى فهو مستعين في ذلك بالعقل النظرى. اذا العمل لا يتأتى بدون العلم مثلا لهما مقدمة كلية وهى ان كل حسن ينبغى ان يؤتى به وقد استخرجنا منه ان الصدق ينبغى ان يؤتى به لان الصدق حسن وكل حسن ينبغى ان يؤتى به استخرجنا النظرى.

ثم ان العقل العملى لما اراد ان يوقع صدقاً جزئياً فهو انحا يعقل بواسطة استخراج ذلك الجزئي من الرأى كانه يقول هذا صدق وكل صدق ينبغى ان يؤتى به فهذا الصدق ينبغى ان يؤتى به فهذا الصدق النظرى ابضاً

وكل واحدة من القوتين تسمى عقلا باشتراك الاسم أو تشابهه ً.

فالعاملة قوة هي مبدأ محرك للبدن الإنسان إلى الأفاعيل الجزئية الخاصة بالروية على مقتضى آراء تخصها اصطلاحية ، ولها اعتبار بالقياس إلى القوة الحيوانية النزوعية واعتبار بالقياس إلى القوة الحيوانية المتخيلة والمتوهمة، واعتبار بالقياس إلى نفسها.

فاعتبارها بحسب القياس إلى القوة الحيوانية النزوعية هو القبيل الذي تحدث منه فيها هيئات تخص الإنسان يتهيآ بها لسرعة فعل وانفعال مثل الخجل والحياء والضحك والبكاء وما أشبه ذلك.

واعتبارها الذى بحسب القياس إلى القوة الحيوانية المتخيلة والمتوهمة هو القبيل الذى تنحاز إليه أإذا اشتغلت باستنباط التدابير في الأمور الكائنة الفاسدة، واستنباط الصناعات الإنسانية.

واعتبارها الذي بحسب القياس إلى نفسها هو القبيل الذي تتولد فيه بين العسقل العسملي والعبقل النظري الآراء التي تسعلق بالاعسمال وتستفيض ذائعة مشهورة مثل: أن الكذب قبيح، والظلم قبيح، لاعلى

لكن العقل العملى انما يفعل هذا لصدق العملم بذلك الجُزئي، فالعقل العملي بل النفس أنما يصدر منه الافعال لآراء جزئية تنبعث من آراء كلية عندها مستنبطة من مقدمات بديهية او مشهورية او تجربية.

١-وفي تعليقة نسخة: لاختلافهما في ان احداهما مبدأ الفعل والاخرى مبدأ الانفعال. ٢-وفي تعليقة: اي الحقيقة والجاز بعلاقة المشابهة يعني بطريق التشابه لاشتراكهما في

کونهما قوی النفس. ۳ـصفة لقوله اراء. اصطلاح: با همدیگر صلح کردن. (کنز).

٤- اى تجمع إليه.

٥\_من، نسخة.

٦- في تعليقة نسخة: القوة التي بها صارت النفس مصدراً للافعال تسمى العقل العملي.

سبيل التبرهن، وما أشبه ذلك من المقدمات المحدودة الانفصال عن الأوليات العقلية المحضة في كتب المنطق. وإن كانت إذا برهن عليها صارت من العقلية إيضا على ماعرفت في كتب المنطق.

وهذه القوة يجب أن تتسلط على سائر قوى البدن على حسب ما توجبه احكام القوة الإخرى التى نذكرها حتى لاتنفعل عنها البتة ؛ بل تنفعل تلك عنها وتكون مقموعة دونها، لئلا تحدث فيها عن البدن هيئات انقيادية مستفادة من الأمور الطبيعية . وهى التى تسمى أخلاقا رذيلة ، بل يجب أن تكون غير منفعلة البتة وغير منقادة ، بل متسلطة ، فتكون لها أخلاق فضيلة وقد يجوز أن تنسب الأخلاق إلى القوى البدنية أيضا ، ولكن إن كانت هى الغالبة ، تكون لها هيئة فعلية ، ولهذا العقل هيئة انفعالية . ولنسم كل هيئة خُلقا فيكون شىء واحد يحدث منه خُلق في هذا الفعالية ، ولذلك ؟ وإن كانت هى المغلوبة تكون لها هيئتين انفعالية ، ولذلك هيئة فعلية غير غريبة ، فيكون ذلك أيضا هيئتين وخلقين ، أو يكون الخُلق واحداله نسبتان .

وإنما كانت الأخلاق التي فينا منسوبة إلى هذه القوة لأن النفس الإنسانية كما يظهر من بعد جوهر واحد، وله نسبة وقياس إلى جنبتين: جنبة هي تحته، وجنبة هي فوقه، وله بحسب كل جنبة قوة بها تنتظم

١- اى حتى الاتنفعل تلك القوة عن سائر قوى البدن بل تنفعل تلك \_اى سائر قوى البدن ـ
 عن تلك القوة وتكون سائر قوى البدن مقموعة عند تلك القوة اى ذليلة عندها.

٢\_في تعليقة نسخة: اي في البدن وهو الفعلية.

٣ في تعليقة نسخة: اي في العقل وهو الانفعالية.

٤- لأن التسلّط شان النفس.

٥\_نسبة الى البدن ونسبة الى العقل.

العلاقة بينه وبين تلك الجنبة. فهذه القوة العملية هي القوة التي لها لاجل العلاقة إلى الجنبة التي دونها وهو البدن وسياسته.

واما القوة النظرية فهى القوة التى لها لاجل العلاقة إلى الجنبة التى فوقه لتنفعل وتستفيد منها وتقبل عنها. فكان للنفس منا وجهين: وجه إلى البدن، ويجب أن يكون هذا الوجه غير قابل ألبتة أثرا من جنس مقتضى طبيعة البدن، ووجه إلى المبادئ العالية. ويجب أن يكون هذا الوجه دائم القبول عما هناك والتاثر منه. فمن الجهة السفلية تتولد الأخلاق، ومن الجهة الفوقانية تتولد العلوم، فهذه هى القوة العملية.

واما القوة النظرية فهى قوة من شانها أن تنطبع بالصور الكلية المجردة عن المادة، فإن كانت مجردة بذاتها فاخلها بصورتها فى نفسها اسهل، وإن لم تكن فإنها تصير مجردة بتجريدها إياها، حتى لايبقى فيها عن علائق المادة شىء، وسنوضح كيفية هذا من بعد.

وهذه القوة النظرية لها إلى هذه الصور نسب مختلفة، وذلك لأن الشيء الذي من شانه أن يقبل شيئاً قد يكون بالقوة قابلا له وقد يكون بالفعل قابلا له.

والقوة تقال على ثلاثة معان، بالتقديم والتاخير: فتقال قوة للاستعداد المطلق الذى لايكون خرج منه بالفعل شيء، ولا أيضا حصل ما به يخرج، كقوة الطفل على الكتابة. وتقال قوة لهذا الاستعداد إذا كان لم يحصل للشيء إلا مايمكنه به أن يتوصل إلى اكتساب الفعل بلاواسطة، كقوة الصبى الذى ترعرع وعرف الدواة والقلم وبسائط

۱ـ ترعرع الصبي: تحرك و نشا، وغاينه ثلاثة عشر.

الحروف على الكتابة'. وتقال قوة لهذا الاستعداد إذا تم بالآلة، وحدث مع الآلة أيضا كمال الاستعداد بأن يكون له أن يفعل متى شاء بلا حاجة إلى اكتساب، بل يكفيه أن يقصد فقط، كقوة الكاتب المستكمل للصناعة إذا كان لا يكتب. والقوة الاولى تسمى مطلقة وهيو لانية، والقوة الثانية تسمى كمال القوة.

#### فالقوة النظرية إذن:

تارة تكون نسبتها إلى الصور المجردة التي ذكرناها نسبة ما بالقوة المطلقة، وذلك حين ماتكون هذه القوة التي للنفس لم تقبل بعد شيئا من الكمال الذي بحسبها، وحينئذ تسمى عقلا هيولانيا، وهذه القوة التي تسمى عقلا هيولانيا، وإنما سميت سمى عبقلا هيولانيا موجودة لكل شخص من النوع، وإنما سميت هيولانية تشبيها إياها باستعداد الهيولي الاولى التي ليست هي بذاتها ذات صورة من الصور، وهي موضوعة لكل صورة.

وتارة نسبة ما بالقوة المكّنه، وهى أن تكون القوة الهيولانية قد حصل فيها من المعقولات الأولى التى تتوصل منها وبها إلى المعقولات الثانية، أعنى بالمعقولات الأولى المقدمات التى يقع بها التصديق لاباكتساب ولا بان يشعر المُصدِّق بها أنه كان يجوز له أن يخلو عن التصديق بها وقتاً البتة، مثل اعتقادنا بأن الكل أعظم من الجزء وأن الأشياء المتساوية لشىء واحد بعينه متساوية. فما دام أنه يحصل فيه من معنى ما بالفعل هذا القدر بعد فانّه يُسمى عقلا باللكة. ويجوز أن يسمى هذا عقلا بالفعل بالقياس إلى الأولى، لأن القوة الأولى ليس لها أن تعقل شيئا بالفعل،

١ ـ متعلق بقوله على الكتابة .

٢ التذكير باعتبار ان هذه القوة عقل. وفي نسخة: فمادام انما يحصل فيها.

وأما هذه فإن لها أن تعقل إذا أخذت تَبْحَثُ ' بالفعل .

وتارة تكون نسبةً مّا بالقوة الكمالية وهو أن يكون حصل فيها أيضا الصور المعقولة المكتسبة بعد المعقولة الأولية، إلا أنه ليس تطالعها وترجع إليها بالفعل، بل كأنها عنده مخزونة فمتى شاء طالع تلك الصور بالفعل فعقلها، وعقل أنه قد عقلها. وسُمّى عقلا بالفعل لانه عقل يعقل متى شاء بلا تكلف اكتساب وإن كان يجوز أن يسمّى عقلا بالقوة بالقياس إلى ما بعده.

وتارة تكون النسبة نسبة ما بالفعل المطلق، وهو أن تكون الصورة المعقولة حاضرة فيه وهو يطالعها بالفعل فيعقلها بالفعل ويعقل أنه يعقلها بالفعل فيكون ماحصل له حينئذ يسمى عقلا مستفادا. وإنما سمى عقلا مستفادا، لأنه سيتضح لنا أن العقل بالقوة إنما يخرج إلى الفعل بسبب عقل هو دائما بالفعل وأنه إذا اتصل العقل بالقوة بذلك العقل الذى بالفعل نوعا من الاتصال انطبع فيه نوع من الصور تكون مستفادة من خارج.

فهذه أيضا مراتب القوى التى تسمى عقولا نظرية. وعند العقل المستفاديتم الجنس الحيواني والنوع الإنساني منه. وهناك تكون القوة الإنسانية قد تشبهت بالبادئ الأولية للوجود كله.

فاعتبر الآن وانظر إلى حال هذه القوى كيف يَرْءُس بعضها بعضاً وكيف يخدم بعضها بعضاً، فإنك تجد العقل المستفاد رئيسا ويخدمه الكل وهو الغاية القصوى.

ثم العقل بالفعل يخدمه العقل بالملكة.

١- اخذت ببحث ـ نسخة .

والعقل الهيو لاني بما فيه من الاستعداد يخدم العقل بالملكة.

ثم العقل العملى يخدم جميع هذه. لأن العلاقة البدنية كما سيتضح بعد لأجل تكميل العقل النظرى وتزكيته وتطهيره، والعقل العملى هو مدبر تلك العلاقة.

ثم العقل العملي يخدمه الوهم.

والوهم تخدمه قوتان: قوة بعده وقوة قبله. فالقوة التي بعده هي القوة التي بعده هي القوة التي هي قبله هي القوة التي هي قبله هي جميع القوى الحيوانية.

ثم المتخيلة تخدمها قوتان مختلفتا الماخذين: فالقوة النزوعية تخدمها بالانتمار لانها تبعثها على التحريك نوعا من البعث، والقوة الخيالية تخدمها لعرضها الصور المخزونة فيها المهياة لقبول التركيب والتفصيل. ثم هذان رئيسان لطائفتين، إما القوة الخيالية فتخدمها بنطاسيا، وبنطاسيا تخدمها الحواس الخمس.

وأما القوة النزوعية فتخدمها الشهوة والغضب، والشهوة والغضب تخدمهما القوة المحركة في العَضَل، فهاهنا تفني القوى الحيوانية .

ثم القوى الحيوانية تخدمها النباتية و أولها وراسها المولدة. ثم النامية تخدم المولدة. ثم النامية تخدم المولدة. ثم الغاذية تخدمهما جميعا. ثم القوى الطبيعية الاربع تخدم هذه، والهاضمة منها تخدمها الماسكة من جهة والجاذبة من جهة، والدافعة تخدم جميعها.

ثم الكيفيات الأربع تخدم جميع ذلك. لكن الحرارة تخدمها

١\_تفسير للقوة الحافظة .

٢\_اي الجاذبة والهاضمة والماسكة والدافعة .

البرودة ، فإنها إما أن تُعد للحرارة مادة أو تحفظ ما هياتها الحرارة، ولامرتبة للبرودة في القوى الداخلة في الاعراض الطبيعية إلا منفعة تابع وتال، وتخدمهما جميعاً اليبوسة والرطوبة ، وهناك آخر درجات القوى.

ا ـ فى تعليقة نسخة: لكن الحوارة تخدمها البرودة فانها اما ان تعدّ للحرارة مادة او تحفظ ما افادت الحرارة من التحليل وحاجة الجاذبة والدافعة الى اليبوسة من وجهين الاول تحكين الروح الحاملة للقوة فى الحركة. الثانى تجويدهيئة الالة وتقويتها والهاضمة انحا تحتاج الى الرطوبة لتسييل الغذاء وتهيئته للنفوذ فى الجارى والقبول للاشكال. كذا فى المانون.

٢-فى تعليقة نسخة: البرودة تنفع الماسكة فى الامساك بالعرض بان يحتبس الليف على هيئة الاشتمال الصالح للامساك وكذا الماسكة تنفع الدافعة بالبرودة لانها يمنعها تحليل الربح المعينة للدفع كذا فى القانون.

"د قوله: "وتخدمهما جميعاً الببوسة والرطوبة"، اقول: كانت العبارة وتخدمها بافراد الضمير، والصواب تثنية الضمير كما في النسخ المصححة من الشفاء التي عندنا. على ان الافراد مستلزم للتكرار لان الشيخ صرح اولا بان الكيفيات الاربع تخدم جميع ذلك. فراجع الفصل الثالث من التعليم السادس من كليات القانون (ص ١٤١ من الطبع الناصري) والتي شرح المواقف ص ٢٢٥ طبع القسطنطئية، وان كان كلام الايجى والميرقي المقام انموزجا من القانون. قبال الايجى: وهذه القبوي الاربع تخدمها الكيفيات الاربع فاشد القوى حاجة إلى الحرارة، الهاضمة ثم الجاذبة ثم الدافعة ثم الماسكة. واشد القوى حاجة الى الببوسة الماسكة ثم الجاذبة ثم الدافعة ثم الماسكة. واشد القوى تخدم بالعرض الماسكة باعانتها على حبس الليف المورب لاحاجة لها الي الببس بل الى الرطوبة. وقال الشارح: والبرودة مع كونها منافية بالذات لافعال هذه القوى تخدم بالعرض الماسكة باعانتها على حبس الليف المورب على هيئة الاستمال الصالح للامساك. وتخدم كذلك الدافعة بانها تمنع تحليل الربح على هيئة الاستمال الصالح للامساك. وتخدم كذلك الدافعة بانها تمنع تحليل الربح على الليف الماصر وتكثفه فتكون اقوى في الدفع، فظهر ما ذكر ان الحرارة تخدم ماسوى الهاضمة القوى. والبودة لاتخدم الا الماسكة والدافعة وأن الببوسة تخدم ماسوى الهاضمة والرطوبة تخدمها فقط. انتهى نقلناها باختصار.

# المقالة الثانية

#### وهي خمسة فصول:

الفصل الاول: في تحقيق القوى المنسوبة الى النفس النباتية

الفصل الثاني: في تحقيق اصناف الادراكات التي فينا. الفصل الثالث: في الحاسة اللمسية.

الفصل الرابع : في الذوق والشمّ .

الفصل الخامس: في حاسّة السمع.



# في تحقيق القوى المنسوبة إلى النفس النباتية

فلنبدا بتعريف حال القوى المذكورة قوة قوة، ولنعرفها من جهة أفعالها. وأول ذلك أفعال القوى النباتية، وأولها حال التغذية. فنقول: قد علمت فيما سلف نسبة الغذاء إلى المغتذى وحد كل واحد منهما وخاصيته. فنقول الآن: إن الغذاء ليس إنما يستحيل دائماً إلى طبيعة المتغذى دفعة، بل أو لا يستحيل استحالة ما عن كيفيته ويستعد للاستحالة إلى جوهر المغتذى، فتفعل فيه قوة من خَدَم القوة الغاذية وهي الهاضمة، وهي التي تذيب الغذاء في الحيوان وتعده للنفوذ المستوى، ثم إن القوة الغاذية تحيله في الحيوان الدموى أول الإحالة إلى الدم والاخلاط التي منها قوام البدن على ما بينا في مواضع أخرى. وكل عضو فإنه يختص بقوة غاذية تكون فيه وتُحيل الغذاء إلى مشابهته الخاصة فتلصقه به.

فالقوة الغاذية تورد البدل، أي بدل ما يتحلل وتُشبه وتُلصق. فانّه وإن كان الغذاء أكثر منافعه أنه يقوم بدل مايتحلل، فإنه ليست الحاجة إلى الغذاء لذلك فقط، بل قد تحتاج إليه الطبيعة في أول الأمر للتربية، وإن كان بعد ذلك إنما يحتاج إلى وضعه موضع المتحلل فقط. فالقوة الغاذية من قوى النفس النباتية تفعل في جميع مدة بقاء الشخص وهي مادامت موجودة تفعل أفاعيلها وجد النبات والحيوان باقيين، وان بطلت لم يوجد النبات والحيوان باقيين. وليس كذلك حال سائر القوى النباتية '.

والنامية تفعل في أول كون الحيوان فعلا ليس هو التغذية فقط، وذلك لان غاية التغذية ما حددناه، وأما هذه القوة فإنها توزع الغذاء على خلاف مقتضى القوة الغاذية، وذلك لأن الذي للقوة الغاذية لذاتها أن تؤتى كل عضو من الغذاء بقدر عظمه وصغره وتلصق به من الغذاء بمقداره الذي له على السواء.

وأما القوة النامية فإنها تسلب جانبا من البدن من الغذاء مايحتاج إليه لزيادة في جهة أخرى فتلصقه بنلك الجبهة لتزيد تلك الجهة فوق زيادة جهة أخرى مستخدمة للغاذية في جميع ذلك. ولو كان الأمر إلى الغاذية لسوت بينهما أو لفضّلت الجهة التي نقصتها النامية. مثال ذلك أن الغاذية إذا انفردت وقوى فعلها وكان مايورد أكثر مما يتحلل فإنها تزيد في عرض الاعضاء وعمقها زيادة ظاهرة بالتسمين ، ولاتزيد في الطول زيادة

ا \_ يتم فعل الفاذية بامور ثلاثة: الاول تحصيل الخلط الذي هو بالقوة القريبة من الفعل شبيهة بالعضو. الثاني الالزاق وهو ان يلصق ذلك الحاصل بالعضو ويجعله جزءاً منه بالفعل. الثالث ان يجعله بعد الالصاق شبيهاً به من كل جهة حتى في قوامه ولونه. شرح المواقف ج٧ص ١٧٩.

٧ ـ في تعليقة نسخة: من ايراد البدل والتشبه والالصاق.

٣-والسمن قديكون بعد كمال النشوء ايضاً وان السمن لايكون الا في قطرين ومن انه مخصوص باللحم وما في حكمه دون الاعضاء الاصلية كالعظم ونظائره. شرح المواقف ج٧ ص١٧٩.

يعتدبها. وأما المربية فإنها تزيد في الطول أكثر كثيرا مما تزيد في العرض، والزيادة في الطول أصعب من الزيادة في العرض، وذلك لأن الزيادة في الطول يحتاج فيها إلى تنفيذ الغذاء في الاعضاء الصلبة من العظام والعصب تنفيذاً في أجزائها طولا لتُنميها وتبعد بين اطرافها. والزيادة في العرض قد تغنى فيها تربية اللحم وتغذية العظم أيضا عرضا من غير حاجة إلى تنفيذ شيء كثير فيه وتحريكه. وربما كانت أعضاء هي في أول النشوء صغيرة وأعضاء هي في أول النشوء كبيرة، ثم يحتاج في آخر النشوء أن يصير ما هو أصغر أكبر وماهو أكبر أصغر؛ فلو كان التدبير إلى الغاذية لكان يستمر ذلك على نسبة واحدة. فالقوة الغاذية من حيث هي غاذية تأتى بالغذاء وتقتضى إلصافه بالبدن على النحو المستوى أو القريب من المستوى، وعلى الوجه الذي في الطبع أن تفعله عند الاسمان.

واما النامية فتوغر إلى الغاذية بان تقسم ذلك الغذاء وتنفذه إلى حيث تقتضى التربية خلافا لمقتضى الغاذية، والغاذية تخدمها في ذلك<sup>1</sup>، لان الغاذية لامحالة هي الملصقة؛ لكنها تكون متصرفة تحت تصريف القوة المربية , والقوة المربية إنما تنحو نحو تمام النشوء.

١-قال الرازى فى المباحث المشرقية: «الاجزاء الزائدة من الغذاء فى النمو تنفذ فى جواهر الاعضاء فلاجرم تمدها وتزيد فى جوهرها واما فى السمن فانها لاتنفذ فى جواهر الاعضاء بل كانها تلتصق بها. «المباحث المشرقية ج٢، ص٢٧٢.

٢ ـ في طبعه، نسخة.

٣\_ او غره الى كذا أى الجاه إليه.

٤ ـ والغاذية تخدم القوة المربية، نسخة.

وأما المولدة فلها فعلان : أحدهما تخليق البزر وتشكيله وتطبيعه، والثانى إفادة أجزائه فى الإستحالة الثانية صورها من القوى والمقادير والأشكال والأعداد والخشونة والملاسة ومايتصل بذلك متسخرة تحت تدبير المتفرد بالجبروت ، فتكون الغاذية تمدها بالغذاء، والنامية تخدمها بالتمديدات المشاكلة فهذا الفعل يتم فيها فى أول تكون الشىء ثم يبقى التدبير مفوضا إلى النامية والغاذية.

فإذا كان فعل النامية يستتم فحينئذ تنبعث القوة المولدة في توليد البزر والمنى ليسكنهما القوة التي هي من جنسها مع الخادمتين وبالجملة فإن القوة الغاذية مقصودة ليحفظ بها جوهر الشخص، والقوة النامية مقصودة ليتم بها جوهر الشخص، والقوة المولدة مقصودة ليستبقى بها

ا- قوله قدس سره: «واما المولدة فلها فعلان»، اقول: القوة المولدة من حيث فعلها الاول تسمى بالمغيرة الاولى ومن حيث فعلها الثانى تسمى بالمغيرة الثانية، كما انها تسمى من حيث فعلها الثانى تسمى بالمغيرة الثانية، كما انها تسمى من حيث فعلها الثاني مصورة ايضاً، فكلام الشيخ وهو قوله: والثانى افادة اجزائه فى الاستحالة الثانية صورها من القوى والمقادير الخ بيان للمولدة من حيث انها مغيرة ثانية مصورة. وقوله: صورها موهد منصوب على المفعولية لقوله افادة - ناظر الى كونها مغيرة ثانية. وقوله: صورها من منصوب على المفعولية لقوله افادة - ناظر الى كونها مصورة. وقوله: متسخرة تحت تدبير المتقرد بالجبروت اشارة الى ان المصورة اعم من هذه المصورة. ومن القوة المصورة التى منشير اليها - ليست مستقلة فى فعلها بل هى متسخرة تحت تدبير المتفرد بالجبروت. والقائل بان المتصورة باطلة كما ذهب الى بطلانها المحقق الطوسى فى التجريد يريد هذا المعنى اعنى بطلان استقلالها لا ان المصورة باطلة راساً.

 <sup>-</sup> في تعليقة نسخة: اى المصورة تكون آلة في هذا الفعل لوجود مسجرد لا ان تكون
 مستقلة في هذه الافعال.

٣- في تعليقة نسخة: اى يكون مسكناً ومنزلاً لهما.
 ١- اى المولدة.

٥ في تعليقة نسخة: اي الغاذية والنامية.

النوع'، إذ كان حب الدوام' أمرا فائضا من الإله تعالى على كل شىء، فما لم يصلح أن يبقى بشخصه ويصلح أن يبقى بنوعه فإنه تنبعث فيه قوة إلى استجلاب بدل يعقبه ليحفظ به نوعه. فالغاذية تورد بدل ما يتحلل من الشخص، والمولدة تورد بدل ما يتحلل من النوع.

وقد ظن بعضهم أن الغاذية نار ، لأن النار تغتذي وتنمو .

وقد أخطا من وجهين: أحدهما من جهة أن الفاذية ليست تغتذى بنفسها، بل تُغذى البدن وتُنميه، والنار إن كانت تغتذى فهى إنما تغتذى وتنمى بنفسها أ. ومن وجه آخر أن النار ليست تغتذى، بل تتولد شيئا بعد شىء وتطفأ ماتقدم. ثم لو كانت تغتذى وكان حكمها حكم غذاء الأبدان، لما كان يجب أن يكون للأبدان وقوف فى النمو. فإن النار

١- في تعليقة نسخة: قال الامام في المباحث: اما اللتان لبقاء النوع فاوليهما المولدة وهي
 التي تفصل جزء من فضل الهضم الاخير للمغتذى وتودعه قوة من سنخها، وثانيتهما
 المصورة.

٢- قوله قدس سره: إذ كان حب الدوام الى آخره: هذه الكلمة التامة في غاية الجودة. والطبيعي الذي اخلد الى الارض ويقول مايهلكنا الا الدهر وينكر دار الحلود والبقاء لم يحب بقائه في هذه العاجلة ويهرب عما يهلكه ويفنيه لولا البقاء كان اصلاً ثابتاً سرمدياً ابدياً ارتكز في جبلة النفوس حبُّه؟! ومن لم يجعل الله له نوراً فيما له من نور. قال صدرالمتالهين في الاسفار (ص١٦٣ ج ٤ ط ١ = ص ٢٤١ ج ٩ ط ٢): ان الله تعالى قد جعل لواجب حكمته في طبع النفوس محبة الوجود والبقاء وجعل في جبلتها كراهة الفناء والعدم، وهذا حق لما علمت ان طبيعة الوجود خير محض ونور صرف وبقائه خيرية الخير ونورية النور. الخ.

٣- ذلك البعض هو هراكليتوس. راجع ص٢٢ ج٤ من الاسفار ط ١ = ج٨ ص٩٧ ط ٢ .
 وص١٠٦ من نفس ارسطو.

كدنقسها، نسخة.

مادامت تجد مادة لم تقف، بل تزيد اللي غير نهاية.

واعجب من ذلك ماقال صاحب هذا القول: إن الأشجار تُعرَق من اسفل لان الأرضية تتحرك إلى اسفل وتفرّع إلى فوق، لان النار تتحرك إلى فوق. فاول غلطه هو أن كثيرا من النبات أغصانه أثقل من عروقه. وثانيا أنه لم لاينفصل بهذه الحركة فيفارق الثقيلُ الخفيفَ. فإن كان ذلك لتدبير النفس فليجعل التعريق والتفريع أيضا للنفس، وعلى أنه يشبه أن يكون الفوق فى النبات حيث رأسه، ورأس النبات عروقه ومنه منشؤه.

ثم إن آلة هذه القوة الاولية هي الحار الغريزي، فإن الحار هو المستعد لتحريك المواد ويتبعها البرد لتسكينها عند الكمالات من الخلق محتوية عليها وأما من الكيفيات المنفعلة فآلتها الاولية الرطوبة، فإنها هي التي تتخلق وتتشكل، وتتبعها اليبوسة فإنها تحفظ الشكل وتفيد التماسك.

والقوة النباتية التي في الحيوان فإنها تولد جسما حيوانيا، وذلك لانها نباتية تتعلق بها قوة الحيوان، وهي الفصل الذي لهما مما يشاركها في كونها ذات قوة التغذية والنمو، فتمزّج الاركان والعناصر مزاجا يصلح

١\_\_تذهب، نسخة.

٢ ـ أن يكون العرق في النبات ـ ظ.

٣\_ اي الغاذية .

٤\_صفة الآلة.

٥ ويتبعها البرد ويسكنها، كما في نسخة مصحّحة مقرؤة من الشفاء.

٦\_مختومة، نسخة.

٧\_ يعنى النباتية الحيوانية . فافهم .

للحيوان. إذ ليس تتولى مزاجَها القوةُ المشتركة بين النبات والحيوان من حيث هي مشتركة ، فإنها من حيث هي مشتركة لاتوجب مزاجا خاصا ، بل إنما توجب مزاجا خاصا فيها لأنها مع أنها غاذية هي أيضاً حيوانية في طباعها أن تحس وتتحرك إذا حصلت الآلة '، وهي بعينها حافظة لذلك التأليف والمزاج حفظا، إذا أضيف إلى ذوات التاليف كان قسريا، لأنه ليس من طباع العناصر والأجسام المتضادة أن تأتلف لذاتها، بل من طباعها الميل إلى جهات مختلفة، وإنما تؤلفها النفس الخاصة. مثلا في النخلة نفسٌ نخليَّة، وفي العنب نفسٌ عنبيَّة. وبالجملة النفس التي تكون صورة لتلك المادة. والنفس إذا صارت نخلية كان لها مع أنها نفس النمو زيادةٌ أنها نفس نخلية ، وفي العنب أنها نفس عنبية ، وليست النخلة تحتاج إلى نفس نباتية ونفس أخرى تكون بتلك النفس نخلةً ، وإن كان ليس لها أفعال خارجة عن أفعال النبات، بل تكون نفسها النباتية في نباتيتها أنها نخلة.

وأما النفس النباتية التى فى الحيوان فإنها تُعدّ خلقة الحيوان نحو أفعال غير أفعالها وَحْدَها من حيث هى نباتية، فهى مدبرة نفس حيوانية، بل هى بالحقيقة غير نفس نباتية، اللهم إلا أن يقال إنها نفس نباتية بالمعنى الذى ذكرنا أعنى العام. فالفصل المقوم لنوعية نفس نفس من النفوس النباتية أعنى الفصول التى لنبت ما دون نبت ما لا يكون إلا مبدأ فعل نباتى مخصص فقط.

وأما النفس النباتية الحيوانية ففصلها القاسم إياها المقوم لنوع نوع تحتها

۱ ـ ای البدن .

هو قوة النفس الحيوانية المقارنة لها التي تُعَدُّ لها البدن، وهو فصل على نحو الفصول التي تكون للبسائط لا التي تكون للمركبات.

واما النفس الإنسانية فلا تتعلق بالبدن تعلقا صوريا كما نتبين ، فلا يحتاج أن يُعدَّلها عضو. نعم قد تتميز الحيوانية التي لها، عن ساثر الحيوانات، وكذلك الإعضاء المعدة لحيوانيتها أيضا.

١۔نبيّن، نسخة.

### الفصل الثاني

# في تحقيق أصناف الإدراكات التي لنا

فلنتكلم الآن فى القوى الحاسة والدراكة، ولنتكلم فيها كلاما كليا فنقول: يشبه أن يكون كل إدراك أنما هو أخذ صورة المدرك بنصو من الأنحاء، فإن كان الإدراك إدراكا لشىء مادى فهو أخذ صورته مجردة عن المادة تجريدا ما، إلا أن أصناف التجريد مختلفة ومراتبها متفاوتة، فإن الصورة المادية تعرض لها بسبب المادة أحوال وأمور ليست هى لها بذاتها من جهة ما هى تلك الصورة فتارة يكون النزع عن المادة نزعا مع تلك العلائق كلها أو بعضها، وتارة يكون النزع نزعا كاملاً. وذلك بأن يجرد المعنى عن المادة وعن اللواحق التي لها من جهة المادة.

مثاله أن الصورة الإنسانية والماهية الإنسانية طبيعة لامحالة تشترك فيها اشخاص النوع كلها بالسوية، وهي بحدها شيء واحد وقد عرض لها أن وجدت في هذا الشخص وذلك الشخص فتكثرت. وليس لها ذلك من جهة طبيعتها الإنسانية. ولو كان للطبيعة الإنسانية مايجب فيها التكثر لما كان يوجد إنسان محمولا على واحد بالعدد ولو كانت الإنسانية موجودة لزيد لاجل أنها إنسانيته، لما كانت لعمرو، فإذن أحدى العوارض التي

تعرض للإنسانية من جهة المادة هي هذا النوع من التكثر والانقسام'.

ويعرض لها أيضا غير هذا من العوارض ، وهو أنها إذا كانت فى مادة ما حصلت بقدر من الكم والكيف والوضع والاين، وجميع هذه أمور غريبة عن طبائعها، وذلك لأنه لو كانت الإنسانية هى على هذا الحد أحر من الكم والكيف والاين والوضع لأجل أنها إنسانية، لكان يجب أن يكون كل إنسان مشاركا للآخر فى تلك المعانى. ولو كانت لأجل الإنسانية على حد آخر وجهة أخرى من الكم والكيف والأين والوضع، لكان كل إنسان يجب أن يشترك فيه. فإذن الصورة الإنسانية بذاتها غير مستوجبة أن يلحقها شىء من هذه اللواحق العارضة لها، بل من جهة المادة، لأن المادة التى تقارنها تكون قد لحقتها هذه اللواحق.

فالحس يأخذ الصورة عن المادة مع هذه اللواحق، ومع وقوع نسبة بينها وبين المادة، إذا زالت تلك النسبة بطل ذلك الأخذ، وذلك لانه لاينزع الصورة عن المادة مع جميع لواحقها، ولايمكنه أن يستثبت تلك الصورة إن غابت المادة، فيكون كانه لم ينتزع الصورة إن غابت المادة، فيكون كانه لم ينتزع الصورة عن المادة نزعا محكما، بل يحتاج إلى وجود المادة ايضاً في أن تكون تلك الصورة موجودة لها.

واما الخيال والتخيل فإنه يبرئ الصورة المنزوعة عن المادة تبرئة اشد،

١ . في تعليقة نسخة: اي الانقسام الى الافراد.

٢\_ غير هذه العوارض، نسخة. وفي نسخة اخرى: غير هذه العوارض وهي انّها....

٣ـ نسبة بينها، كما في جميع النسخ التي عندنا، فالضمير راجع الى الحس باعتبار انها . قوة.

٤\_في تعليقة نسخة: فحضور المادة شرط في الاحساس.

وذلك لانه يأخذها عن المادة بحيث لاتحتاج في وجودها فيه إلى وجود مادتها، لان المادة وإن غابت عن الحس أو بطلت، فإن الصورة تكون ثابتة الوجود في الخيال، فيكون أخذه إياها قاصما العلاقة بينها وبين المادة قصما تاماً ، إلا أن الخيال لايكون قد جردها عن اللواحق المادة. وأما الخيال لم يجردها عن المادة تجريدا تاما ولاجردها عن لواحق المادة. وأما الخيال فإنه قد جردها عن المادة تجريدا تاما، ولكن لم يجردها البتة عن لواحق المادة، لان الصورة التي في الخيال هي على حسب الصورة المحسوسة، وعلى تقدير ما وتكيف ما ووضع ما. وليس يمكن في الخيال ألبتة أن تتخيل صورة هي بحال يمكن أن يشترك فيها جميع أشخاص ذلك النوع، فإن الإنسان المتخيل يكون كواحد من الناس، ويجوز أن يكون ناس موجودين ومتخيلين ليسوا على نحو ما تخيّل الخيال "ذلك الإنسان.

وأما الوهم فإنه قد يتعدى قليلا هذه المرتبة في التجريد، لانه ينال المعانى التي ليست هي في ذاتها بمادية، وإن عرض لها أن تكون في مادة. وذلك لان الشكل واللون والوضع وما أشبه ذلك أمور لايمكن أن تكون إلا لمواد جسمانية وأما الخير والشر والموافق والمخالف وما أشبه ذلك، فهي أمور في أنفسها غير مادية، وقد يعرض لها أن تكون مادية. والدليل على أن هذه الأمور غير مادية، أن هذه الأمور لو كانت بالذات مادية لما كان

١- اي العلاقة التي بينها ...

٢ في تعليقة نسخة: فحضور المادة لايكون شرطاً في ادراكه.

٣ خيال، نسخة.

٤- في تعليقة نسخة: بل يكونون على شكل آخر وكيف آخر فلايكونون مشتركين فيما
 يخبل خبال ذلك الانسان

يُعقل خيرٌ وشرٌ أو موافقٌ ومخالفٌ إلا عارضا لجسم، وقد يعقل ذلك بل يوجداً. فبيّن أن هذه الأمور هي في أنفسها غير مادية، وقد عرض لها إن كانت مادية. والوهم إنما ينال ويدرك أمثال هذه الأمور.

فإذن الوهم قد يدرك أمورا غير مادية، ويأخذها عن المادة، كما يدرك أيضا معانى غير محسوسة وإن كانت مادية. فهذا النزع إذن أشد استقصاء وأقرب إلى البساطة من النزعين الأولين، إلا أنه مع ذلك لايجرد هذه الصورة عن لواحق المادة، لأنه يأخذها جزئية وبحسب مادة مادة، وبالقياس إليها، ومتعلقة بصورة محسوسة مكنوفة بلواحق المادة وبمشاركة الخيال فيها.

وأما القوة التى تكون الصورة المثبتة أفيها، إما صور موجودات ليست بمادية البتة ولاعرض لها أن تكون مادية، أو صور موجودات مادية ولكن مبرأة عن علائق المادة من كل وجه، فبين أنها تدرك الصور بأن تأخذها أخذا مجردا عن المادة من كل وجه. فأما ما هو متجرد بذاته عن المادة فالأمر فيه ظاهر، وأما ما هو موجود للمادة إما لأن وجوده مادى، وإما عارض له ذلك فتنزعه عن المادة وعن لواحق المادة معه، فتأخذه أخذا مجردا، حتى يكون مثل الإنسان الذي يقال على كثيرين، وحتى تكون قد أخذ الكثير طبيعة واحدة، وتُفرزه عن كل كم وكيف وأين ووضع مادى. ولو لم تجرده عن ذلك لما صلح أن يقال على الجميع.

فبهذا يفترق إدراك الحاكم الحسى، وإدراك الحاكم الخيالي، وإدراك الحاكم العني كنا نسوق الحاكم الوهمي، وإدراك الحاكم العقلي. وإلى هذا المعنى كنا نسوق

۱\_ اى تعقل مجردة وتوجد مجردة في الخارج. ١١٠٧ - ١٠٠٠

٢- المستثبة - خ.

الكلام في هذا القصل.

فنقول: إن الحاس في قوته أن يصير مثل المحسوس بالفعل، إذ كان الإحساس هو قبول صورة الشيء مجردة عن مادته فيتصور بها الحاس، فالمبصر هو مثل المبصر بالقوة أ، وكذلك الملموس والمطعوم وغير ذلك، والمحسوس الأول بالحقيقة هو الذي يرتسم في آلة الحس وإياه يدرك، ويشبه أن يكون إذا قيل: أحسست الشيء الخارجي كان معناه غير معنى أحسست في النفس، فإن معنى قوله: أحسست الشيء الخارجي، أن صورته تمثلت في حسى، ومعنى أحسست في النفس أن الصورة نفسها تمثلت في حسى، فلهذا يصعب إثبات وجود الكيفيات المحسوسة في الاجسام.

لكنا نعلم أيقينا أن جسمين وأحدهما يتاثر عنه الحس شيئا، والآخر لايتاثر عنه ذلك الشيء أنه مختص في ذاته بكيفية هي مبدأ إحالة الحاسة دون الآخر.

واما ذيمقراطيس وطائفة من الطبيعيين فلم يجعلوا لهذه الكيفيات وجودا ألبتة، بل جعلوا الأشكال التي يجعلونها للاجرام التي لاتتجزآ أسبابا لاختلاف ما يتاثر في الحواس باختلاف ترتيبها ووضعها. قالوا: ولهذا مايكون الإنسان الواحد قد يحس لونا واحدا على لونين مختلفين:

١ ـ في تعليقة نسخة: اي المبصر بالفعل.

٢- المبصر بالكسر وهو الحاس مثل المبصر بالقوة بالفتح وهو الشيء الخارجي الحسوس
 بالعرض.

٣ في تعليقة نسخة: اي فلان الشيء الخارجي لايدرك بالذات.

قوله: الكنا نعلم، يريد بذلك ان يثبت ان الكيفيات المحسوسة موجودات خارجية لها
 حقائق في الخارج.

بحسب وقوفين منه تختلف بذلك نسبتهما من اوضاع المرئى الواحد، كطوق الحمامة فإنها ترى مرة شقراً ومرة ارجوانية ومرة على لون الذهب، بحسب اختلاف المقامات، فلهذا ما يكون شيء واحد عند إنسان صحيح حلواً، وعند إنسان مريض مُراً. فهؤلاء هم الذين جعلوا الكيفيات الحسوسة لاحقائل لها في انفسها، إنما هي اشكالاً.

وهاهنا قوم آخرون أيضاً بمن لايرون هذا المذهب لايجعلون لهذه الكيفيات حقيقة في الأجسام، بل يرون أن هذه الكيفيات إنما هي الفعالات للحواس فقط من غير أن يكون في المحسوسات شيء منها. وقد

١- في تعليقة نسخة: قال المحققون طوى الحسامة ليس المرتى منه شيئاً واحداً بل هناك اطراف ريش ذوات جهات وكل جهة لها لون يسترلون جهة الاخرى بالقياس الى القائم الناظر.

٢- بعيرا شقر: شتر سخت سرخ موى. شقراء: ماديان. صراح اللغة.

٣-فى المباحث: قبال بعض القدماء ان الكيفيات المحسوسة لاحقيقة لها فى انفسها بل هى انفعالات تعرض للحواس فقط. قبل لهم ولولا اختصاص الملوّن بكيفية مخصوصة لاتوجد فى غيره لم يكن انفعال الحس عن الملون اولى من انفعاله عن الشفاف.

قال الامام: فنقول الآثار الحاصلة في الحواس اشكال او غير اشكال؟ فان كانت اشكالاً وكل شكل ملموس فالاثر الحاصل في العين ملموس هذا خلف. وان لم يكن اشكالاً فقد ثبت القول بوجود كيفيات وراء الاشكال فاذا جاز ذلك فائ مانع يمنع من اثبانها في الجسم الخارجي. الوجه الثاني في اثبات الكيفيات: ان الالوان والطعوم والروائح فيها مضادة والاشكال ليس فيها مضادة. الوجه الثالث: الاحساس بالشكل يتوقف على وجسود اللون فلو كان اللون نفس الشكل لتوقف الاحسساس بالشيء على الحساس به.

قال صدر المتالهين في الاسفار : وهذا المذهب سهل الدفع فان ما في الحواس صورة الحسوسات ومثالها ومثال الشكل غير مثال الطعم واللون وغيرهما.

٤- راجع ص ٢٦ ج٢ ط١ = ص٦٧ ج٤ ط٢ من الاسفار.

بينا فساد هذا الرأى، وبينا أن في بعض الأجسام خاصية تؤثر في حاسة اللسان، مثلا الشيء الذي نسميه إذا ذقناه حلاوة، ولبعضها خاصية اخرى من جنسها، وهذه الخاصية نسميها الطعم لاغير.

وأما مذهب أصحاب الأشكال فقد نقضنا أصله فيما سلف'.

ثم قد يظهر لنا سريما بطلانه، فإنه لو كان المحسوس هو الشكل لكان يجب إذا لمسنا الشكل وأدركناه خصوصا بالحدقة أن نكون رأينا أيضا لونه، فإن الشيء الواحد من جهة واحدة يدرك شيئا واحدا، فإن أدرك من جهة ولم يدرك شيئا واحدا، فإن أدرك من جهة ولم يدرك من غير المدرك، فيكون اللون إذن غير الشكل، وكذلك أيضاً الحرارة غير الشكل، اللهم إلا أن يقال: إن الشيء الواحد يؤثر في شيئين أثرين مختلفين، فيكون أثره في شيء ما ملموسا وأثره في شيء آخر مرئيا. فإذا كان كذلك لم يكن الشكل نفسه محسوسا، بل أثر مختلف يحدث عنه في الحواس المختلفة غير نفسه. والحاس أيضا جسم ، وعنده أنه لا يتاثر إلا بالشكل، فيكون أيضا

١\_ ص ١٩٠، ١٩٨ من القصل الأولى الى السادس من الفن الثالث.

٢\_كما في الأجسام البعيدة عنا اذا ادركنا منها شكلاً.

٣- فى تعليقة نسخة: قوله: قوالحاس ايضا جسم اى كالحسوس والجسم الحاس عنده لايشائر الا بالشكل عند الادراك. فان قبل ان الشكل الحسوس هو الشكل لكن بختلف الايشائل بحسب المدارك والحواس. فشكل يكون مرئياً وشكل يكون ملموساً وهكذا فى الباقى. قلنا يمكن ان يكون شىء واحد مرئياً وملموساً وغيرهما وكيف يكون الشىء الواحد والشكل الواحد يؤثر فى آلة شكلاً وفى آلة اخرى شكلاً آخر مع ان كل شكل عنده ملموس ولايكون عنده شكل مخصوص بالرؤية، وشكل مخصوص بالدوق مثلاً لان المرئى او المذا المذوق مثلاً لان المرئى او المذا المذوق كلاهما شكل والشكل ملموس اى شكل كان.

الحاس إنما يتأثر بالشكل أ، فيكون الشيء الواحد يؤثر في آلة شكلا ما وفي آلة أخرى سكلا آخر لكن لاشيء من الاشكال عنده إلا ويجوز أن يلمس، فيكون هذا المرثى أيضا يجوز أن يلمس. ثم من الظاهر البين أن اللون فيه مضادة وكذلك الطعم وكذلك أشياء اخرى، ولاشيء من الاشكال بمضاد لشيء، وهؤلاء بالحقيقة يجعلون كل محسوس ملموسا، فإنهم يجعلون أيضا البصر ينفذ فيه شيء ويلمس، ولو كان كذلك لكان يجب أن يكون الحسوس في الوجهين جميعا هو الشكل فقط.

ومن العجائب غفلتهم عن أن الأشكال لاتدرك إلا أن تكون هناك الوان أو طعوم أو روائح أو كيفيات أخرى؛ ولاتحس ألبتة بشكل مجرد. فإن كان لأن الشكل الجرد إذا صار محسوسا أحدث في الحس أثرا من هذه الآثار غير الشكلية، فقد صح وجود هذه الآثار. وإن لم تكن هذه الآثار إلا نفس الشكل، وجب أن يحس شكل مجرد من غير أن يحس معه شيء آخر.

وقال قوم من الاوائل: إن المحسوسات قد يجوز أن تحس بها النفس بلاوسائط البتة ولا آلات، أما الوسائط فمثل الهواء مثلاً للإبصار وامّا الآلات فمثل العين للإبصار.

وقد بعدوا عن الحق، فإنه لوكان الإحساس يقع للنفس بذاتها من غير هذه الآلات لكانت هذه الآلات معطلة في الخلقة لاينتفع بها، وأيضا فإن النفس إذا كانت غيرجسم عندهم ولاذات وضع فيستحيل أن يكون بعض

۱\_لانه جسم.

<sup>-</sup> قوله: "فيكون هذا المرثى" أي المرثى بالذات وهو الشبح المنطبع في الجليدية.

٣\_ اي في اللمس والبصر.

الاجسام قريبا منها ومتجها إليها فيحس، وبعضها بعيدا منها محتجبا عنها فلايحس. وبالجملة يجب أن لايكون اختلاف في أوضاع الأجسام منها وحجبٌ وإظهارُ أَن أفيان هذه الأحوال تكون للأجسام عند الأجسام. فيجب أن تكون النفس إما مدركة لجميع الحسوسات وإما غير مدركة، وأن لاتكون غيبة الحسوس تزيله عن الإدراك. لأن هذه الغيبة عندشيء لامحالة هي خلاف الحضرة منه. فيكون عند ذلك الشيء لهذا الشيء غيبة مرة وحضور مرة، وذلك مكاني وضعى فيجب أن تكون النفس جسما؛ ليس ذلك بمذهب هؤلاء؛ وسنبين لك من بعد أن الصورة المدركة لايتم نزعها عن المادة وعلائق المادة يستحيل أن تستثبت بغير آلة جسدانية ؛ ولو لم تحتج النفس في إدراك الأشياء إلى المتوسطات لوجب أن لايحتاج البصر إلى الضوء وإلى توسط الشاف، ولكان تقريب المبصر من العين لايمنع الإبصار، ولكان سد الأذن لايمنع الصوت، ولكانت الآفات العارضة لهذه الآلات لا تمنع الإحساس.

ومن الناس من جعل المتوسط عائقًا، وقبال إنه لو كبان المتوسط كلما كان أرقى كبان أدلاً؛ فلو لم يكن، بل كان خبلاً صبرفاً، لتمت

١ ـ في تعليقة نسخة: اي لاتكون حجب واظهار للاجسام منها.

٢- ٣١٨ ٣ ج٢ من المباحث المشرقية للفخر: قال الشيخ من الناس من قال المتوسط كلما كان ارق كان ادل قلو كان خلا صرفاً لكان الإبصار اكمل حتى يمكن ابصار النملة على السماء الغ. والمذكور في الاسفار منقول من المباحث. ولكن عبارة الفخر منقولة بالمعنى. وقوله: لابصر عطف على قوله لتمت الدلالة. والمعنى ولابصر الشيء اكثر من المسافة التي يبصر ذلك الشيء حتى يمكن ان تبصر غلة في السماء. وقال صدر المتالهين في الاسفار (ج٤ ص٨٤ ط١ = ج٨ ص٠ ٢٠٠ ط٢): فعلى هذا يظهر فساد قول من قال: المتوسط كلما كان ارق كان اولى فلو كان خلا صرفاً لكان الابصار اكمل

الدلالة، ولأبصر الشيء اكبر مما يُبصر، حتى كان يمكن أن تبصر نملة في السماء.

وهذا كلام باطل، فليس إذا اوجب رقته زيادة، يجب أن يكون عدمه يزيد أيضا في ذلك، فإن الرقة ليس هي طريقا إلى عدم الجسم. وأما الخلا فهو عدم الجسم عندهم، بل لو كان الخلا موجودا لما كان بين المحسوس والحاس المتباينين موصل ألبتة، ولم يكن فعل ولاانفعال ألبتة.

ومن الناس من ظن شيئا آخر وهو أن الحاس المشترك أو النفس متعلق بالروح، وهو جسم لطيف، سنشرح حاله بعد، وأنه آلة الإدراك، وأنه وحده يجوز أن يمتد إلى المحسوسات فيلاقيها أو يوازيها أو يصير منها بوضع ذلك الوضع يوجب الإدراك.

وهذا المذهب أيضا فاسد، فإن الروح لايضبط جوهره إلا في هذه الوقايات التي تكتنفه، وأنه إذا خالطه شيء من خارج أفسد جوهره مزاجا وتركيبا. ثم ليس له حركة انتقال خارجا وداخلا، ولو كان له هذا

حتى كان يمكن ابصارنا النملة على السماء، لابما ذكروه في جوابه بان هذا باطل فليس اذا اوجب رقة المتوسط زيادة قوة في الابصار لزم ان يكون عدمه يزيد ايضا في ذلك فان الرقة ليست طريقاً الى عدم الجسم، لان اشتراط الرقة في الجسم المتوسط لو كان لاجل ان لا يمنع نفوذ الشعاع فصح انه اذا كان رقة الجسم منشا سهولة النفوذ كان عدم الجسم فيما بين اولى في ذلك وكانت الرقة على هذا التقدير طريقاً الى العدم، بل فساده لانه لو لم يكن بين الرائى والمرشى امر وجودى متوسط موصل رابط لم يكن هناك فعل وانفعال. •

١- تلك الوقايات هي اوعية الروح ولكن كل وعاء ليس بواق كالغدير للماء فان الماء
 لا يفسد بالخروج عنه بخلاف الروح وتلك الاوعية ولذا عبر عنها بالوقايات اي الواقيات.

لجاز أن يفارق الإنسان ويعود إليه، فيكون للإنسان أن يموت وأن يحيا باختياره في ساعته ولو كان الروح بهذه الصفة لما احتيج إلى الآلات البدنية.

فالحق أن الحواس محتاجة إلى الآلات الجسدانية، وبعضها إلى وسائط، فإن الإحساس انفعال ما، لأنه قبول منها لصورة المحسوس، واستحالة إلى مشاكلة المحسوس بالفعل، فيكون الحاس بالفعل مثل المحسوس بالفعل، والحاس بالقوة مثل المحسوس بالقوة، والمحسوس، المختيقة القريب هو ما يتصور به الحاس من صورة المحسوس، فيكون الحاس من وجه ما يحس ذاته لا الجسم المحسوس، لأنه المتصور بالصورة التى هى المحسوسة القريبة منها (. وأما الخارج فهو المتصور بالصور التى هى المحسوسة البحيدة، فهى تحس ذاتها لا الثلج، وتحس ذاتها لا القار، إذا عنينا أقرب الإحساس الذى لا واسطة فيه. وانفعال الحاس من المحسوس ليس على سبيل الحركة، إذ ليس هناك تغير من ضد إلى ضد، بل هو استكمال. أعنى أن يكون الكمال الذى كان بالقوة قد صار بالفعل من غير أن بطل فعل إلى القوة.

وإذ قد تكلمنا الآن على الإدراك الذى هو اعم من الحس، ثم تكلمنا فى كيفية إحساس الحس مطلقا، فنقول: إن كل حاسة فإنها تدرك محسوسها وتدرك عدم محسوسها، أما محسوسها فبالذات، وأما عدم

١\_راجع الى الحاس باعتبار القوة.

٢ ـ في تعليقة نسخة: إي القوة تحس نفس ذاتها لاشيئاً خارجاً عن ذاتها.

٣\_بالاحساس والمحسوس.

٤ في تعليقة نسخة: اي يكون استكمال من العدم الى الوجود لا ابطال امر وجودي.

محسوسها كالظلمة للعين والسكوت للسمع وغير ذلك فإنها تكون بالقوة لابالفعل. وأما إدراك أنها أدركت فليس للحاسة، فإن الإدراك ليس هو لونا فيبصر أو صوتا فيسمع، ولكن إنما يدرك ذلك بالفعل العقل أو الوهم على ما يتضح من حالهما بعدُ.

۱-ای الحاسة.

#### الفصل الثالث

### في الحاسة اللمسية'

وأول الحواس الذي يصير به الحيوان حيوانا هو اللمس، فإنه كما أن

١-راجع الفصل الثاني من الباب الرابع من نفس الاسفار في اللمس و احواله ص ٣٩
 ج ٤ ط١ = ج٨ ص ١٥٩٥ ط٢.

قال العلامة الشيرازي في شرح حكمة الأشراق ص 62: «لكن اللمس اهمّ للحيوان فائدٌ لّا كان مركباً من العناصر وكان صلاحه باعتدالها وفساده بتغالبها وجب ان يكون له قوة سارية في كلبته بها يدرك المنافي من الكيفيات.

وقال صدر المتألهين في تعليقاته عليه: ويرد عليه ان ماذكره الايدل على كون اللامسة قوة سارية في البدن كله و لا على عدم صحة بقاء الحيوان بدون اللامسة، و لو تم ما ذكره للدل على وجودها في النباتات بل في الجمادات فانها ايضا مركبة من العناصر صلاحها بيقاء الاعتبدال و فسادها بزواله والذي يصلح ان يقال في اثبات هذا المطلب ان قوة اللامسة لما كانت من شانها ادراك كيفيات العناصر وهي اوائل المحسوسات من باب الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة وموضوع هذه القوة ايضاً مركب كالحيوان من العناصر بحسب صورتها التي تلزمها هذه الاوائل لابحسب مادتها المشتركة بين الكل فقوام هذه القوة ايضاً بما به قوام الحيوان بما هو حيوان اعنى كيفية الصورة العنصرية المترسطة بين الاربع لاعتداله فلهذا سرت هذه القوة في كل البدن الحيواني لان طبيعتها كطبيعة الحيواني المندن مركب من صورة هذه الكيفيات اعنى المعتدل المتوسط فاذن صلاحهها كصلاحه بيقاء الاعتدال من صورة هذه الكيفيات اعنى المعتدل الفاهم يا حبيبي هذا فانه مع وضوحَه دفيق.

كل ذى نفس أرضية فإن له قوة غاذية، ويجوز أن يفقد قوة قوة من الأخرى ولاينعكس، كذلك حال كل ذى نفس حيوانية فله حس اللمس، ويجوز أن يفقد قوة قوة من الآخرى ولاينعكس. وحال الغاذية عند سائر قوى التي للنفس الأرضية، حال اللمس عند سائر قوى الحيوان. وذلك لأن الحيوان تركيبه الأول هو من الكيفيات الملموسة، فإن مزاجه منها وفساده باختلالهما.

والحس طليعة للنفس، فيجب أن تكون الطليعة الأولى، هو مايدل على مايقع به الفساد ويحفظ به الصلاح وأن تكون قبل الطلائع التى تدل على أمور تتعلق ببعضها منفعة خارجة عن القوام أو مضرة خارجة عن الفساد.

والذوق، وإن كان دالا على الشيء الذي به تستبقى الحياة من المطعومات، فقد يجوز أن يعدم الذوق ويبقى الحيوان حيوانا، فإن الاحساس الاخر ربما أعان على ارتباد الغذاء الموافق واجتناب المضار".

وأما الحواس الأخرى فلاتُعين على معرفة أن الهواء المحيط بالبدن مثلا محرق أو مجمد. وبالجملة فإن الجوع شهوة اليابس الحار والعطش شهوة البارد الرطب. والغذاء بالحقيقة ما يتكيف بهذه الكيفيات التى يُدركها اللمس. وأما الطعوم فتطييبات، فلذلك كثيرا مايبطل حس الذوق لآفة تعرض فيكون الحيوان باقيا، فاللمس هو أول الحواس ولابد منه لكل حيوان أرضى.

وأما الحركة فلقائل أن يقول: إنها أخت اللمس للحيوان، وكما أن من

١- فان الحواس الاخرى ربما اعانت على ارتياد، نسخة. الارتياد اي الطلب.

الحس نوعا متقدما كذلك قد يشبه أن يكون من قوى الحركة نوع متقدم. وأما المشهور فهو أن من الحيوان ما له حس اللمس وليس له قوة الحركة، مثل ضروب من الأصداف.

لكنا نقول: إن الحركة الإرادية على ضربين: حركة انتقال من مكان إلى مكان، وحركة انقباض وانباسط للاعضاء من الحيوان وإن لم يكن به انتقال الجملة من موضعه فيبعد أن يكون حيوان له حس اللمس ولاقوة حركة فيه البتة، فإنه كيف يعلم أنه له حس اللمس إلا بان يشاهد فيه نوع هرب من ملموس وطلب لملموس. وأما ما يتمثلون هم به من الأصداف والإسفنجات وغيرها، فإنا نجد للاصداف في غُلفها حركات انقباض وانبساط والتواء وامتداد في الجوافها؛ وإن كانت لاتفارق امكنتها، ولذلك يُعرف أنها تحس بالملموس. فيشبه أن يكون كل ما له لمس فله في ذاته حركة ما إرادية إما لكليته وإما لاجزائه.

وامسا الاممور التي تُلْمُس م فيإن المشبهور من أمرها أنها الحرارة

١- في بحر الجواهر للهروى: اسفنج جسم بحرى رخو مشخلخل كاللبد، وعامة الفرس
 تقولون أنه (ابر موده).

واذا القى فى الماء نشفه وحمل منه قىريباً من حبشه وهو جسم خفيف يحيل الى السواد غالباً ينبتُ فى صخور السواحل ومنهم من يظن انه حيوان لانقباضه وتجمعه إذا لمس.

٢- قوله: واما الإمور التي الغ، هذا شروع في بيان الاشيباء الملموسة وذكر اولاً انّ المشهور ذهب الى النه المناية اشياء، وهي الحرارة واخواتها السبعة. والبواقي تلمس تبعاً لهذه الشمانية. مثلاً أن الصلابة تلمس تبعاً لليبوسة، واللزوجة تبعاً للرطوبة. ثم تعرض لقول المشهور في الملموس بذاته والملموس بالعرض يان المشهور يظن ان الحرارة والبرودة تلمسان بذاتهما بلادخالة انفعال عضو حاس عبر عنه بالآلة. واما البواقي

والبرودة والرطوبة واليبوسة والخشونة والملاسة والثقل والخفة. وأما الصلابة واللين واللزوجة والهشاشة في ذك فإنها تحس بناته، لا لما يعرض في المذكورات. فالحرارة والبرودة كل منهما يُحس بذاته، لا لما يعرض في الآلة من الانفعال بها. وأما الصلابة واللين واليبوسة والرطوبة فيظن أنها لاتُحس بذاتها، بل يعرض للرطوبة أن تطبع لفضو الحاس وتعصره، جسمه، ويعرض من اليبوسة أن تعصى فتجمع العضو الحاس وتعصره، والخشونة أيضا يعرض لها مثل ذلك بان تُحدث الاجزاء الناتية أمنه عصرا ولاتُحدث الغائرة شيئا، والاملس يُحدث ملاسة واستواء، وأما الثقل فيُحدث عدداً إلى اسفل، والخفة خلاف ذلك.

فنقول لمن يقول هذا القول: إنه ليس من شرط المحسوس بالذات أن يكون الإحساس به من غير انفعال يكون منه، فإن الحار إيضا مالم يُسخّن لم يحسّ. وبالحقيقة ليس إنّما يحس ما في المحسوس بل ما يحدث منه في الحاس حتى انه ان لم يحدث ذلك لم يحس به. لكن المحسوس بالذات هو الذي تحدث منه كيفية في الآلة الحاسة مشابهة لما فيه فيُحس. وكذلك الانعصار عن اليابس والحشن والتملس من

سواء كانت توابع وغيرها فهي تحسُّ بدخالة عضو حاس. وبعد نقل ظن المشهور اخذ في ردهم حيث قال: فنقول لمن يقول هذا القول ... .

١-فى تعليقة نسخة: الهشاشة مايصعب تشكيله ويسهل تفريقه لغلبة اليابس وقلة الرطب مع ضعف المزاج واللزوجة مقابلة لها .

٢- اي المشهور .

٣- اى ان تطيع الرطوبة لنفوذ العضو الحاس ينفذ فى جسم المحسوس البعيد اى المحسوس بالعرض.

٤- الاجزاء الناتية من النتو والناتية تقابل الغائرة. منه، اي من الجسم الخشن.

الأملس والتمدد إلى جهة معلومة من الثقيل والخفيف، فإن الثقل والخفة ميلان والتمدد أيضا ميل إلى نحو جهة ماً. فهذه الاحوال إذا حدثت في الآلة أحس بها لابتوسط حر أوبرد، أو لبون أو طعم، أو غير ذلك من الحسوسات، حتى كان يصير لأجل ذلك المتوسط غير محسوس أولى أو غير محسوس بالذات، بل محسوسا ثانيا أو بالعرض. ولكن هاهنا ضرب آخر ما يحس مثل تفرق الاتصال الكائن

<sup>1.</sup> قوله: ولكن هيهنا ضرب آخر، حاصل السؤال ان تفرق الاتصال امر عدمى و ادراك الممه امر وجودى فكيف يلمس التفرق وهو ليس بشىء من الامور المعدودة التى تلمس، وكذا السؤال فى نحو لذة الجماع؟ فاجاب بان الحيوان متحقق اى متكون من المزاج والتركيب والمراد من التركيب هو مقابل النفرق اى الاتصال. ولكل واحد منهما صحة ومرض والمرض الهضا قد يكون مفسد المزاج اى قد يكون مهلكاً وقد لايكون مهلكاً وقد لايكون ما فسد به المزاج والتركيب يقال عن يكون مهلكاً وقد لايكون. واللمس حس يتقى به ما يفسد به المزاج والتركيب ايضاً. فالألم والراحة من الألم من المحسوسات اللمسية. ثم اورد فى الاثناء بعض الآراء تسديداً للسؤال وقال: وخصوصاً وقد ظن بعض الناس الغ. وردّه بقوله: ليس كذلك، لان الحار والبارد يتغير بكل واحد منهما المزاج وبذلك النفر يحس كل واحد منهما والحال ان الخراج باق على استواته واتصاله واعتداله. يعنى ان ذلك المزاج مع تغيره الانفعالي لا يخرج عن الاستواء، يعنى لا يتحقق تفرق الاتصال لانه لو تحقق ذلك التفرق لا يكون جميع اجسام العضو اللامس متشابها مستويا، والحال ان جميعه اجسام العضو اللامس متشابها مستويا، والحال ان جميعها انما تحس بتوسط ما يحدث من تفرق الاتصال.

وبعد ذلك اجباب عن سؤال مقذر وهو انّ بعض الامراض مع شدته لايحس كالدق يعنى حـمى الدق وبعضها مع كونه ليس بتلك الشدة يحسّ كالغب اى حـمى الغب. فاجاب عنه بقوله: ونقول انّ كل حال الخ .

ثم اعلم ان لصدر المتالهين في الفصل الخامس من القسم الثالث من الجواهر والاعراض من الاسفار تحقيقاً أنيقاً في المقام (ص ١ ج ٢ ط ١ = ص ١٢٥ ج ٤ ط ٢) فراجع. وراجع ايضاً العين الثامنة عشرة من عيون مسائل النفس.

بالضرب وغير ذلك، وذلك ليس بحرارة ولابرودة ولارطوبة ولايبوسة ولاصلابة ولاشيء من المعدودات، وكذلك أيضا الإحساس بالملذات اللمسية مثل الملذة التي للجماع وغير ذلك، فيجب أن ننظر أنها كيف هي وكيف تنسب إلى القوة اللمسية وخصوصا وقد ظن بعض الناس أن سائر الكيفيات إنما تحس بتوسط مايحدث من تفرق الاتصال. وليس كذلك، فإن الحار والبارد من حيث يتغير به المزاج يحس على استوائه، وتفرق الاتصال لايكون مستويا متشابها في جميع الاجسام.

لكنا نقول<sup>1</sup>: إنه كما أن الحيوان متكون بالامتزاج الذي للعناصر، كذلك هو متكون أيضا بالتركيب. وكذلك الصحة والمرض، فإن منهما ماينسب إلى الهيئة والتركيب. وكما أن من فساد المزاج منه ماهو مفسد كذلك من فساد التركيب منه ماهو مهلك؟ وكما أن اللمس حس يتقى به مايفسد المزاج، كذلك هو حس يتقى به مايفسد المزاج، كذلك هو حس يتقى به مايفسد التركيب. فاللمس أيضا يدرك به تفرق الاتصال ومضاده وهو عوده إلى الالتنام.

ونقول: إن كل حال مضادة لحال البدن فإنها يحس بها عند الاستحالة وعند الانتقال إليها، ولايحس بها عند حصولها واستقرارها. وذلك لأن الإحساس انفعال مّا او مقارن لانفعال مّا، والانفعال إنما يكون عند زوال

١- في المطبوعة بمصر : والصلابة والالين والاشيء من المعدودات. ولكن المئن موافق السخنا الثلاثة المحطوطة.

٢ ـ جواب عن ذلك الظن.

٣\_الواو حالية.

٤ جواب عن قوله: ولكن هيهنا ضرب آخر الخ.

شىء وحصول شيء، وأما المستقر فلا انفعال به. وذلك في الأمزجة الموافقة والرديئة معا، فإن الأمزجة الرديئة إذا استقرت وأبطلت الأمزجة الاصلية حتى صارت هذه الرديئة كانها أصلية لم يحس بها، ولذلك لاتحس بحرارة الدق وإن كانت أقوى من حرارة الغب. وأما إن كانت الاصلية موجودة بعد وهذه الطارئة مضادة لها أحس بها، وهذا يسمى سوء المزاج المختلف، وهذا المستقر يسمى سوء المزاج المتفق، فالالم والراحة من الألم أيضا من المحسوسات اللمسية.

ويفارق اللمسُ في مذا المعني سائرَ الحواس، وذلك لأن الحواس

<sup>1-</sup>قوله: ويفارق اللمس، اقول: اللمس لانخماره في الطبيعة كان ادراكه في منغمره و كذا الذوق والشم. فهذه الثلاثة احكام الطبيعة غالبة عليها فلايتحقق ادراكها الانجماسة محسوساتها الخارجية اعنى بها المحسوس بالعرض فتلنذ وتالم كل واحدة منها من محسوساتها القريبة اعنى بها الذائية في موطنها ومنغمرها. بخلاف البصر والسمع فان لهما شاناً من التفوق والاستعلاء على الطبيعة فلالذة ولا الم لهما من محسوساتهما البصرة والمسموعة. بل النفس تلذ وتتالم من داخل.

فان قلت: ان النفس مطلقا مدركة لان تلك القوى كلها فروعها فلافرق مـن هذه الحيشية بين تلك الثلاثة وبين هاتين .

قلت: الامشاحة في ذلك واتما الكلام في ان اللمس الذي من فروع النفس اتما هو مدرك في موطنه وإتما يلتذ او بالم من ملموسه في موطنه ومنغمره من حيث انه ملموسه وكذا الذوق والشم. بخلاف البصر والسمع فانهما الايلتذان والايتالمان من مدركاتهما من حيث انها مبصرة او مسلموعة واتما ذلك الالتلذاذ والتالم للنفس من داخل الافي موطنهما. فإن اصابتهما لذة او الم فاتما تلك الاصابة من حيث اللبس الساري فيهما كسائر اللوامس.

وبالجسلة اللمس منغسر فى الطبيعة وان كان فى الرتبة فوقها . يعنى ان الطبيعة اذا صبوعدت صبارت لمسنأ واللمس اذا صبوعد صبار ذوقا وهكذا الذوق اذا صبوعد صبار شمآ ، والشم سمعاً والسمع بصراً والبصر خيالاً والخيال عقلاً وان للنفس فى كل واحدة

الأخرى: منها ما لا لذة لها في محسوسها ولا ألم. ومنها مايلتذ و يالم بتوسط أحد المحسوسات. فاما التي لالذة فيها فمثل البصر لايلتذ بالالوان

منها حكماً بحسبها. ولكل واحدة منها بحسب انغمارها في الطبيعة وانقهارها عليها حكماً آخر وان كان حكمها حكمها فافهم.

ثم ان لصدرالمتالهين كلاماً في المقام في الاشراق السادس من الشاهد الاول من المشهد الثالث من الشواهد الربوبية (ص١٩٦ ط ١ = ١٩١ ط ٢) قال: قحكمة عرشية: وما ذكره الشيخ في القانون: ان هاتين القوتين [السمع والبصر] لالذة لهما في محسوسيها ولا الم بخلاف البواقي. فعجزت عن دركه شراح القانون واعترضوا عليه وطال الكلام بينهم جرحاً وتعديلاً ولم ياتوا عن آخرهم بشيء يطمئن به القلب. وفيما قُسمَ لنا من الملكوت ان الحيوان بما هو حيوان تقوم مادة حياته من الكيفيات الملموسة قُسمَ لنا من الملكوت ان الحيوان بما هو حيوان تقوم مادة حياته من الكيفيات الملموسة لائن الملديك من كل شيء والشاعر من كل حي قوة من باب مايدركه وآلة من جنس مايشعر به ويحضر عنده اذبه يخرج من القوة الى الفعل فالملايم والمنافر للحيوان بما هو حيوان ولادني الحيوانات اولاً وبالذات انّما هما من مدركات قوة اللمس لانها يتقوم بها بدنه.

ثم مدركات الذائقة في الحيوانات المرتضعة درجتها قليلاً عن ادنى المراتب فيفتقر الى اغذية مخصوصة والى قوة من شانها تمييز النافع عن الضار فيما يتغذى ويزداد به بدنه من المذوقات وتالى الكيفيتين في الملايمة والمنافرة مدركات الشامة حيث يتغذى بها لطائف الاعضاء كالارواح البخارية.

واما مدركات السامعة والباصرة فليس للحيوان بما هو حيوان اليها حاجة قريبة لان بدنه ليس مركباً من الاصوات ولامن الاضواء ولا الالوان ولاشك في أن الآلات الحساسة جسم حيواني واللذة هي ادراك الملايم والملايم للجسد الحيواني اما الملموس او المذوق او المشموم لا الاصوات والانوار بل هي ملايمة للنفس التي هي من عالم النور كما سيجيء وقس عليها حال الالم. ومما يؤكد ما ذكرنا ان جنس الحيوان مدة مديدة في الموضع المظلم الخالي عن الصوت لا يوجب موته بخلاف حبسه عن الملموس لحظة وعن المطعوم أياما قلائل والشم ضرب من الطعم قد يصير بدلاً منه في بعض الحيوان احياناً وفي الجن دائماً . انتهى كلامه .

ولايتالم، بل النفس تتألم من ذلك وتلتذ من داخل. وكذلك الحال فى الاذن، فإن تألمت الاذن من صوت شديد والعين من لون مفرط كالضوء فليس تألم من حيث تسمع أو تبصر، بل من حيث تلمس، لانه يحدث فيه ألم لمسى، وكذلك تحدث فيه أبزوال ذلك لذة لمسية. وأما الشم والذوق فتتألمان وتلتذان إذا تكيفتا بكيفية منافرة أو ملائمة. وأما اللمس فإنه قد يتألم بالكيفيية الملموسة ويلتذ بها، وقد يتألم ويلتذ بغير توسط كيفية هي المحسوس الأول، بل بتفرق الاتصال والتئامه.

ومن الخواص التى للمس أن الآلة الطبيعية التى يحس بها وهى لحم عصبى أو لحم وعصب تحس بالمماسة، وإن لم يكن متوسط البتة، فإنه لامحالة يستحيل عن المماسات ذوات الكيفيات؛ وإذا استحال عنها احس، ولا كذلك حال كل حاسة مع محسوسها. وليس يجب أن يظن أن الحساس هوالعصب فقط، فإن العصب بالحقيقة هو مؤد للحس الملسى إلى عضو غيره وهو اللحم. ولو كان الحساس نفس العصب فقط، لكان الحساس فى جلد الإنسان ولحمه شيئا منتشرا كالليف، وكان حسه ليس بجميع اجزائه، بل أجزاء ليفية فيه، بل العصب الذى لحس للمس مؤد وقابل معا. والعصبة المجوفة مؤدية للبصر لكنها غير

١- لانه يحدث فيها الم لمسى وكذلك تحدث فيها (كما في المطبوعة بمصر). ومخطوطا تنا موافقة للمتن اي يحدث في كل واحد منهما ... .

٢ ـ بتوسط، كما في عدة نسخ.

۳ لیس لجمیع اجزاته نسخة . قال الهروی فی بحر الجواهر: لیف بالکسر: پوست درخت خرما. و در طب عبارتست از ریشهای پی و رباط. وفیه ایضاً: البردیة هی الرطوبة الجلدیة .

٤ الذي يحس اللمس. كما في عدة نسخ.

قابلة ، إنما القابل ما إليه تؤدى وهو البردية او ما هو مستول عليه وهو الروح.

فبين إذن أن من طباع اللحم أن يقبل الحس، فأن كان يحتاج أن يقبله من مكان آخر ومن قوة عضو آخر توسط بينهما العصب. وأما إن كان المبدأ موجودا فيه فهو حساس بنفسه وإن كان لحما، وذلك كالقلب. وإن انتشر في جوهر القلب ليف عصبي ، فلا يبعد أن يكون ليلتقط عنه الحس ويؤديه إلى أصل واحد يتأدى عنه إلى الدماغ ، وعن الدماغ إلى أعضاء أخرى ، كما سيتضح بعد. وكالحال في الكبد من جهة انبثاث عروق ليفية فيه لتقبل عنه وتؤدي إلى غيره ، ويجوز أن يكون انبثاث الليف فيه ليقوى قوامه ويشتد لحمه ، وسنشرح هذه الأحوال في مواضع آخر مستقبلة .

ومن خواص اللمس أن جميع الجلد الذي يطيف بالبدن حساس باللمس ولم يفرد له جزء منه. وذلك لان هذا الحس لما كان طليعة تراعى الواردات على البدن التي تعظم مفسدتها إن تمكنت من أي عضو وردت عليه، وجب أن يُجعل جميع البدن حساسا باللمس؛ ولان الحواس الاخرى قد تتادى إليها الاشياء من غير ماسة ومن بعيد، فيكفى أن تكون

١\_مشتمل، نسخة.

٢-قال فى الفصل الاول من التعليم الخامس من كليات القانون ص ٢٦ و ٤٧ من الطبع الناصرى وص ٢٦ من الطبع الرحلى: قال كبير الفلاسفة: العضو المعطى الغير القابل هو القلب وهو الاصل الاول لكل قوة وهو يعطى لساير الاعضاء القوى التي بها تغذو والتي بها قدر والتي بها قدر كو قملك . قال الأملى في شرحه: وانحا قيد الاصل بالاول لان الدماغ اصل ثان وكذا الكبد في اعطائهما قوة الحس والحركة والتغذية بعد قبولهما من القلب .

آلتها عضوا واحدا إذا أورد عليه المحسوس الذي يتصل به ضرر عرفت النفس ذلك فاتقته وتنحت بالبدن عن جهته. فلو كانت الآلة اللامسة بعض الاعسضاء، لما شعرت النفس إلا بما يماسها وحدها من المفسدات. ويشبه أن تكون قوى اللمس قوى كثيرة كل واحد واحد منها تختص بمضادة، فيكون ما تدرك به المضادة التي بين الحار والبارد غير الذي تدرك به المضادة التي بين الثقيل والخفيف. فإن هذه أفعال أولية للحس يجب أن تكون لكل جنس منها قوة خاصة، إلا أن هذه القوى لما انتشرت في جميع الآلات بالسوية ظنت قوة واحدة، كما لو كان اللمس والذوق منتشرين في البدن كله انتشارهما في اللسان لظن مبدآهما قوة واحدة، فلما تميز الهاس واحدة، فلما تميزا في غير اللسان عرف اختلافهما.

وليس يجب ضرورة أن تكون لكل واحدة من هذه القوى آلة تخصها،

 <sup>-</sup> في تعليقة نسخة: اما كون اللمس بهذه الحالة اي بان لا يحس الا بالماسة والقوى
 الاخرى لاتختاج اليها لشدة تادية هذه القوة دون ساير القوى.

٢\_ في تعليقة نسخة: دون باقى الاعضاء.

<sup>&</sup>quot;د في تعليقة نسخة: الملموسات لما كانت حقايق مختلقة محسوسة من حيث حقايقها الختلفة فإن النقل من حيث هو ثقل والبرودة من حيث هي برودة ملموسان لامن حيث انه امر مشترك بينهما يكون هو ملموس بذاته ويكون الثقل والبرودة وصفين لاحقين به فلامحالة يجب أن تكون القوة اللامسة متعددة بخلاف الميصرات فانها ليست محسوسة من حيث خصوصياتها المتمايزة التي هي السوادية والبياضية وغيرهما بل من حيث الاشتراك بينهما وهو كونها لوناً فقط بحيث لو وجد اللون لما هولون فقط مجرداً عن جميع الخصوصيات لكان مبصراً لامحالة فلذلك لم يجعل محلها الاقوة واحدة وفي آخر الفصل الخامس الاتي قال الشيخ ما مفاده هذا.

٤- المبدأ ان على التثنية أضيف إلى الضمير . واعلم أن صدر المتالهين ذكر في ص٤٨ ج٤ ط١ = ص٢٠٠ ج٨ ط٢ من نفس الاسفار إنحصار الحواس في هذه الخمس فراجع .

بل يجوز أن تكون آلة واحدة مشتركة لها، ويجوز أن يكون هناك انقسام في الآلات غير محسوس، وقد اتفق في اللمس أن كانت الآلة الطبيعية ابعينها هي الواسطة. ولما كان كل واسطة يجب أن يكون عادما في ذاته لكيفية مايؤديه، حتى إذا قبلها وادّاها أدّى شيئا جديدا، فيقع الانفعال عنه فيقع الإحساس به. والانفعال لايقع إلا عن جديد كان كذلك أيضا آلة اللمس.

لكن المتوسط الذي ليس هو مثلا بحار ولابارد يكون على وجهين: أحدهما على أنه لاحظ له من هاتين الكيفتين أصلا ؛ والثاني ما له حظ منهما ولكن صار فيه إلى الاعتدال، فليس بحار ولا بارد، بل معتدل متوسط.

ثم لم يمكن أن تكون آلة اللمس خالية أصلا عن هذه الكيفيات، لأنها مركبة منها، فوجب أن يكون خلوها عن هذه الأطراف بسبب المزاج والاعتدال لتُحسّ ما يخرج عن القدر الذي لها. وما كان من أمزجة اللامسات أفرب إلى الاعتدال، كان الطف إحساسا. ولما كان الإنسان أقرب الحيوانات كلها من الاعتدال كان الطفها لمسا. ولما كان اللمس أول الحواس، وكان الحيوان الأرضى لا يجوز أن يفارقه، وكان لا يكون إلا بتركيب معتدل ليحكم به بين الأضداد؛ فبيّن من هذا أنه ليس للبسائط

١ ـ يعنى العصب هو الواسطة في تادية الحس اللمسي إلى عضو آخر هو اللحم.

٢ ـ ليقع الإحساس به، نسخة .

٣. جواب (لما كان). وفي تعليقة نسخة: قوله افنين من هذا": اى من ان اعتدالاً ماموجب للحكم بين الاضداد فالبسائط التي لاتركيب فيها اصلاً فضلاً عن الاعتدال تكون خالية عن القوة وكذلك مايشبه البسائط كالجماد والنبات من المركبات خالية عن القوة لعدم الاعتدال فيهما.

ومايقرب منها حس البتة ولاحياة إلا النمو في بعض مايقرب من البسائط. فليكن هذا مبلغ مانقوله في اللمس.



١-كالجماد والنبات.

### الفصل الرابع

# في الذوق والشم

واما الذوق فإنه تال للمس، ومنفعته ايضا في الفعل الذي به يتقوم البدن وهو تشهية الغذاء واختياره، ويجانس اللمس في شيء وهو في ان المذوق يدرك في اكثر الامر بالملامسة، ويفارقه في ان نفس الملامسة للنودي الحرارة، بل كانه لاتؤدي الطعم، كما أن نفس ملامسة الحار مثلا تؤدي الحرارة، بل كانه محتاج إلى متوسط يقبل الطعم ويكون في نفسه لاطعم له وهو الرطوبة اللعابية المنبعثة من الآلة المسماة بالملعبة للمان كانت هذه الرطوبة عديمة الطعوم ادت الطعوم بصحة وإن خالطها طعم، كما يكون للممرورين من المرارة، ولمن في معدته خلط حامض من الحموضة شابت ما تؤديه بالطعم الذي فيه فتحيله مراً أو حامضا.

١-في تعليقة نسخة: قوله (في أكثر الأمر) لعل مراده أن الذابق قد بمكن أن يلمس بعض
 المذوقات ولا يحس منه طعم.

٢- قوله - قدس سره - (من الآلة المسماة بالملعبة الملعبة بتقديم الميم وكسرها من: ل - ع - ب اسم آلة كالمكنسة اى آلة تورث الرطوبة اللعابية. والقرائة بتقديم الباء على اللام من: ب - ل - ع ملحونة.

ومما فيه موضع نظر هل هذه الرطوبة إنما تتوسط بان تخالطها أجزاء ذي الطعم مخالطة تنتشر فيها ثم تنفذ فتغوص في اللسان حتى تخالط اللسان فيحسه، أو تكون نفس الرطوبة تستحيل إلى قبول الطعم من غير مخالطة، فإن هذا موضع نظر. فإن كان الحسوس هو المخالط فليست الرطوبة بواسطة مطلقة، بل واسطة تسهّل وصول الجوهر المحسوس الحامل. للكيفية نفسها إلى الحاس واما الحس نفسه فإنما هو علامسة الحاس للمحسوس بلاواسطة. وإن كانت الرطوبة تقبل الطعم وتتكيف به فيكون المحسوس بالحقيقة ايضاً هو الرطوبة ويكون ايضا بلا واسطة ، ويكون الطعم إذا لاقي آلة الذوق أحسته، فيكون لوكان للمحسوس الوارد من خارج سبيل إلى المماسة الفائضة من غير هذه الواسطة لكان ذوق، لا كالمبصر الذي لا يمكن أن يلاقي آلة الإبصار بلاواسطة. وإذا مست الآلة المبصر لم يدرك البتة ، لكنه بالحرى أن تكون هذه الرطوبة للتسهيل وأنها تتكيف وتختلط معا، ولو كان سبيل إلى الملامسة المستقصاة من غير هذه الرطوبة لكان يكون ذوق.

فإن قيل: ما بال العفوصة تذاق وهي تورث السُدُد وتمنع النفوذ؟

فنقول: إنها أولا تخالط بوساطة هذه الرطوبة ثم تؤثّر أثرها من التكثيف وقد خالطت. والطعوم التي يدركها الذوق هي الحلاوة والرارة

١ ـ في تعليقة نسخة: اي كما في الأول او كما يكون محسوساً بالذات.

٢-واذا مست الآلة المدركة لم تدرك البئة. (كما في نسختين من الشفاء ونسخة اخرى كما في المئن).

۳\_شیرینی.

٤- تلخي.

والحسموضة والقبض والعفوصة والحرافة والدسومة والجسموضة والبشاعة والتفه والتفه يشبه أن يكون كانه عدم الطعم، وهو كما يذاق من الماء ومن بياض البيض. وأما هذه الأخرى فقد تكثرت بسبب أنها متوسطات وأنها أيضا مع ماتحدث ذوقا يحدث بعضها لمساء فيتركب من الكيفية الطعمية ومن التأثير اللمسى شيء واحد لايتميز في الحس، فيصير ذلك الواحد كطعم محض متميز، فإنه يشبه أن يكون طعم من الطعوم المتوسط بين الأطراف يصحبه طعم وتفريق وإسخان وتسمى جملة ذلك حرافة، وآخر يصحبه طعم وتفريق من غير إسخان وهو الحموضة، وآخر يصحبه مع الطعم تجفيف وتكثيف وهو العفوصة.

وأما الشم فإنه وإن كان الإنسان ابلغ حيلة في التشمم من ساثر

۱\_ ترشى.

۲\_خشکی،

٣ـ دبش، كلوگير، وفي تعليقة نسخة العفص والقابض متقاربان في الطعم لكن القابض
 مقبض ظاهر اللسان والعفص باطنه إيضاً.

٤\_ تندى، تيزى.

۵\_چربی.

<sup>-</sup> بدمزه. قال السيد في شرح المواقف ص ٢٨٤ ج٥: فمن الطعوم المركبة ما له اسم على حدة نحو البشاعة المركبة من مرارة وقبض كما في الحضض. قال الجوهري: شيء بشع اى كريه الطعم ياخذ بالحلق (بحرالجواهر). وقال صدر المتالهين في الاسفار: قد تتركب طعمان في جرم واحد مثل اجتماع المرارة والقبض ويسمى بشاعة. (الاسفار ج٢ ص٣٣ ط١ = ج٤ ص٣٠ ا ط٢).

٧\_ بى مزه.

٨\_اى بين الاطراف يعنى المتوسط بين عديم الطعم وشديد الطعم الذى اذا ورد على القوة مطلها .

الحيوانات فإنه يُشير الروائح الكامنة بالدلك، وهذا ليس لغيره، ويتقصى في تحسّسها بالاستنشاق، وهذا لايشاركه فيه غيره. فإنه لايقبل الروائح قبولا قويا حتى يحدث في خياله منها مثّل ثابتة كما تحصل للملموسات والمطعومات. بل تكاد أن تكون رسوم الروائح في نفسه رسوما ضعيفة. ولذلك لاتكون للروائح عنده اسماء إلا من جهتين:

إحداهما من جهة الموافقة والمخالفة بان يقال طيبة ومنتنة، كما لو قيل للطعم إنه طيّب وغيرطيّب من غير تصور فصل أو تسمية.

والجهة الأخرى أن يشتق لها من مشاكلتها للطعم اسم فيقال رائحة حلوة ورائحة حامضة، كأنّ الروائح التي اعتيد مقارنتها لطعوم مّا تنسب إليها وتعرف بها.

ويشبه أن يكون حال إدراك الروائح من الناس كحال إدراك أشباح الأشياء والوانها من الحيوانات الصلبة العين، فإنها تكاد أن تكون إنما تدركها كالتخيل غير المحقق وكما يدرك ضعيف البصر شبحا من بعيد. وأما كثير من الحيوانات الصلبة العين فإنها قوية جدا في إدراك الروائح مثل النمل، ويشبه أن لاتحتاج أمثالها إلى التشمم والتنشق، بل تتادى إليها الروائح في الهواء.

وواسطة الشم أيضا جسم لارائحة له كالهواء والماء وهي التي تحمل رائحة المشمومات .

١- قال الرازى: الانسان يكاد ان يكون اسلغ الحيوانات فى الشم إلا أنه اضعفها فى بقاء متمثله فى خياله قان رسوم الروائح فى نفس الانسان ضعيفة جداً ولذلك لايكون للروائح عنده اسماء إلا من وجهين.

٢-اى الواسطة هي التي تحمل رائحة المشمومات، نسخة.

وقد اختلف الناس في الرائحة: فمنهم من زعم أنها تتادى بمخالطة شيء من جرم ذى الرائحة متحلل متبخر فيخالط المتوسط. ومنهم من زعم أنها تتادى باستحالة من المتوسط من غير أن يخالطه شيء من جرم ذى الرائحة متحلل عنه. ومنهم من قال إنها تتادى من غير مخالطة شيء آخر من جرمه ومن غير استحالة من المتوسط. ومعنى هذا أن الجسم ذا الرائحة يفعل في الجسم عديم الرائحة وبينهما جسم لارائحة له من غير أن يفعل في المتوسط، بل يكون المتوسط مُمكّنا من فعل ذلك في هذا، على مايقال في تادى الاصوات والالوان.

فحرى بنا أن نحقق هذا ونتأمله .

ولكن لكل واحد من المذعنين ٰ بشيء من هذه المذاهب حجة .

فالقائل بالبخار والدخان يحتج ويقول: إنه لو لم تكن الرائحة تسطع بسبب تحلل شيء، ما كانت الحرارة وما يهيج الحرارة من الدلك والتبخير ومايجرى مجرى ذلك مما يذكى الروائح ولما كان البرد مما يحتبسها. فبين أن الروائح الما تصل إلى الشم ببخار يتبخر من ذى الرائحة، يخالطه الهواء وينفذ فيه، ولهذا إذا استقصيت تشمم التفاحة ذَبلت لكثرة ما يتحلل منها.

والقائلون بالاستحالة احتجوا وقالوا: إنه لو كانت الروائح التي تملاً المحافل انما تكون بتحلل شيء لوجب أن يكون الشيء ذوالرائحة ينقص وزنه ويقلّ حجمه مع تحلل مايتحلل منه .

وقال أصحاب التادية: خصوصا إنه لايمكننا أن نقول إن البخار

١\_المدعين، نسخة.

٢ ـ لاكان البرد يخفيها، نسخة .

يتحلل من ذى الراتحة فيسافر مائة فرسخ فما فوقه، ولا أيضا يمكننا ان نحكم أن ذا الرائحة أشد إحالة للاجسام من النار فى تسخينها، والنار القوية إنما تسخن ما حولها إلى حد، وإذا بلغ ذلك غَلُوة فهو أمر عظيم، وقد نجد من وصول الروائح إلى بلاد بعيدة مايزيل الشك فى أن وصولها لم يكن بسبب بخار انتشر او استحالة فَشَتْ. فقد علم أن بلاد اليونانيين والمغاربة لاترى فيها رَخَمَة البتة ولا تأوى إليها وبينها وبين البلاد المُرخمة مسافة كثيرة تقارب ماذكرناه . وقد اتفق فى بعض السنين أن وقعت ملحمة بتلك البلاد فسافرت الرَخَم إلى الجيف ولا دليل لها إلا الرائحة ، فتكون الرائحة قد دلت من مسافة بعدها بعد لا يجوز معه أن يقال إن الابخرة أو الاستحالات من الهواء وصلت إليه .

فنقول نحن: إنه يجوز أن يكون المشموم هو البخار، ويجوز أن يكون الهواء نفسه يستحيل عن ذى الرائحة فيصير له رائحة فيكون حكمه أيضا حكم البخار فيكون كل شيء لطيف الأجزاء من شأنه أن ينفذ إذا بلغ آلة الشم ولاقاها كان بخارا أو هواء مستحيلا إلى الرائحة أحس به°. وقد علمت أن كل متوسط يوصل إليه بالاستحالة، فإن الحسوس أيضا لو تمكن من ملاقاة الحاس لاحس به بلا واسطة.

١\_غلوة: مقدار يك تير انداختن راه.

٢ ـ كركس، لاشخوار.

۲-ای تقارب مانة فرسخ.

٤\_ الملحة: الواقعة العظيمة القتل.

٥ـبالرائحة: نسخة.

ومما يدل على أن الاستحالة لها مدخل فى هذا الباب، أنا مثلا نبخر الكافور تبخيرا يأتى على جوهره كله ، فتكون منه رائحة منتشرة انتشارا إلى حد وقديمكن أن تنتشر منه تلك الرائحة فى أضعاف ذلك الموضع بالنقل، والوضع جزءاً جزءاً من ذلك المكان كله حتى يتشمم منه فى بقعة ضيقة صغيرة من تلك الاضعاف مثل تلك الرائحة. فإذا كان فى كل واحدة من تلك البقاع الصغيرة يتبخر منه شىء فيكون مجموع الانجرة التي تتحل منه فى جميع تلك البقاع التي تزيد على البقعة المذكورة أضعافا مضاعفة للبخار كله الذى يكون بالتبخير أو مناسبا له، فيجب أن يكون النقصان الوارد عليه فى ذلك أقريبا من ذلك أو مناسبا له ولايكون. فبين أن هاهنا للاستحالة مدخلاً.

واما حديث التادية المذكورة فاصر بعيد، وذلك لأن التادية لاتكون إلا بنسبة مَّا ونصبة المؤدى عنه إلى المؤدى إليه. واما الجسم ذو الرائحة فليس يحتاج إلى شيء من ذلك، فإنك لو توهمت الكافور قد نُقل إلى حيث لاتتادى إليك رائحته، بل قد عُدمَ دفعة الميمنع أن تكون رائحته بعده الماقية في الهواء، فذلك لامحالة لاستحالة أو مخالطة.

١ ـ في تعليقة نسخة: اي بحيث يفني كله.

٧\_ اي النقل.

٣\_ في تعليقة نسخة: أي التبخير الذي وقع على جوهره.

٤ وهو المذهب الثالث.

٥-كما في جميع النسخ التي عندنا وهذا هو الصواب. فمعنى العبارة على قرائة الصاد
 في النسبة الثانية ظاهر. وعلى قرائة السين بيان للنسبة الأولى والتأسيس أولى من
 التأكيد.

٦- اي بعد النقل والعدم.

وأما حديث الرَخُم فإنّه قد يجوز أن تكون رياح قوية تنقل الروائح والأنجرة المتحللة عن الجيّف إلى المسافة المذكورة في أعلى الجو فيُحسّ بها ما هو أقوى حسا من الناس وأعلى مكانا مثل الرخم وغيره. وأنت تعلم أن الروائح وإن كانت قد تصل إلى كثير من الحيوانات فوق ماتصل إلى الناس بكثير ، فقد تتادي إليها المبصرات من مسافاة بعيدة وهي تحلُّق ﴿ في الجو حتى يبلغ إبصارها في البعد مبلغا بعيدا جدا، وحتى يكون ارتفاعها أضعاف ارتفاع قلل الجبال الشاهقة. وقد رأينا قلل جبال شاهقة جدا وقد جاوزتها النسور<sup>٢</sup> محلقة، حتى يكاد أن يكون ارتفاعها ضعف ارتفاع تلك الجبال. وقلل تلك الجبال قد ترى من ست أو سبع مراحل، وليس نسبة الارتفاع إلى الارتفاع كنسبة بُعد المرثى إلى بُعد المرثى"، فإنك ستعلم في الهندسة أن النسب في الأبعاد التي منها يرى أعظم وأكبر . فلايبعد أن تكون الرَّخَم قد علت في الجو بحيث ينكشف لها بُعد هذه المسافة فرأت الجيف، فإن كان يستنكر تأدى أشباح هذه الجيف إليها

١ تحليق الطائر: ارتفاعه في طيرانه. ص

<sup>۔</sup> ۲۔نسر: کرکس، ج: نسور،

٣ الرائى، نسخة. وفى تعليقة نسخة: «قوله: وليس نسبة الارتفاع الى الارتفاع كنسبة بعد المرتى الى بُعد المرئى، لانه يمكن أن يكون الارتفاع مشلاً عشرة أذرع ويرى بُعد المرئى من العمود الخارج عن البصر الى السطح بهذا الارتفاع خمسين ذراعاً مثلاً. فإذا صار الارتفاع خمسة عشر ذراعاً مثلاً يرى هذا المرثى بعيداً عن العمود المذكور عشرة اذرع مثلاً. فلاتكون نسبة الارتفاع الى الارتفاع كنسبة بعد المرثى من العمود الى بُعد المرئى من العمود.

وبيان ماذكره: ان الابعاد ترى من المواضع البعيدة اقصر فان كل مرشى واقع فى سطح يرتفع عنه البصر فانه يرى اقرب اذا صار البصر ارفع. فليكن السطح ١٩-ب، والمرثى البعد والبصر هو ١٩٠٩ مرتفع عنه بقدر ١٩-ج٩.

فتادى روائحها التى هى أضعف تأديا أولى بالاستنكار. وكما أنه ليس يحتاج كل حيوان فى تحريك الجَفْن والمقلة إلى أن يبصر كذلك ليس يحتاج كل حيوان إلى استنشاق حتى يشم، فإن كثيرا منها ياتيها الشم من غير تشمم.



فنقول: انُّ «ب» يرى اقرب من «الف» موقع العمود الخارج من البصر الى السطح اذا صار «ج» «د» بقدر «ا\_ج». لان زاوية «ا\_ب\_د» اعظم من زاوية «ا\_ب\_ج» وزاوية «الف» بحاله، فتكون زاوية «اج ب» اعظم من زاوية «ا دب»، وايضاً زاوية «ا ج ب» خارجة عن مثلث «دج ب». وله وجوه اخرى.

ثم ان في تعليقة اخرى توضيح على هذه التعليقة السابقة ذكرها وهو: «قوله فان كل مرتى واقع في سطح يرتفع عنه البصر فانه يرى اقرب اذا صار البصر ارفع ؟: اى اقرب من موقع العمود الخارج من البصر الى السطح كما يظهر من عبارته فيما بعد ٩.

#### الفصل الخامس

#### فى حاسة السمع

وإذ قد تكلمنا في أمر اللمس والذوق والشم، فبالحرى أن نتكلم في أمر السمع. فنقول: إن الكلام في أمر السمع يقتضي الكلام في أمر الصوت وماهيته، وقد يليق بذلك الكلام في الصدي. فنقول:

إن الصوت ليس أمرا قائم الذات موجودا ثابت الوجود يجوز فيه مايجوز في البياض والسواد والشكل من أحكام الثبات على أن يصح فرضه متد الوجود وأنه مثلا لم يكن له مبدأ وجود زمانى كما يصح هذا الفرض فى غيره، بل الصوت بين واضح من أمره أنه أمر يحدث وأنه ليس يحدث إلا عن قلع أو قرع. أما القرع فمثل ما تقرع صخرة أو خشبة فيحدث صوت. وأما القلع فمثل مايقلع أحد شقى مشقوق عن الآخر كخشبة تنحى عليها بأن يبين أحد شقيها عن الآخر طولا. ولاتجد أيضا مع كل قرع صوتا، فإن قرعت جسما كالصوف بقرع لين جدا لم تحس صوتا، بل يجب أن تكون للجسم الذى تقرعه مقاومة ما، وأن يكون للحركة التى للمقروع به إلى المقروع عنيف صادم ، فهناك تُحس. وكذلك أيضا إذا

١- وان يكون للحركة التي للمقروع به الى المقروع عنف صادم. (كما في النسخ التي

شققت شيئا يسيراً وكان الشيء لاصلابة له لم يكن للقلع صوت البتة. والقرع بما هو قلع لا يختلف، لان أحدهما إمساس والآخر تفريق، لكن الإمساس يخالف الإمساس بالقوة والسرعة، والتفريق أيضا يخالف التفريق بمثل ذلك. ولان كل صائر إلى ماسة شيء فيجب أن يفرغ لنفسه مكان جسم آخر كان مماسا له ليتتقل إليه، وكل مقلوع عن شيء فقد يفرغ مكانه حتى يصار إليه.

وهذا الشيء الذي فيه هذه الحركات شيء رطب سيال لامحالة إما ماء وإما هواء، فتكون مع كل قرع وقلع حركة للهواء وما يجرى مجراه إما قليلا قليلا وبرفق، وإما دفعة على سبيل تموج أو انجذاب بقوة. وقد وجب هاهنا شيء لابد أن يكون موجودا عند حدوث الصوت وهو حركة قوية من الهواء أو مايجرى مجراه.

في جب أن يتعرف هل الصوت هو نفس القرع أو القلع، أو هو حركة أ موجية تعرض للهواء من ذلك، أو شيء ثالث يتولد من ذلك أو يقارنه. أما القلع والقرع فإنهما يحسان بالبصر بتوسط اللون والأشيء من الاصوات يحس بتوسط اللون، فليس القلع والقرع بصوت، بل إن كان

<sup>.</sup> عندنا ولكن الاصبح بل الصـواب هو ما فى المتن) اى تكون الحركة التى للمـقروع به الى المقروع عنيفُ صادم.

ا ـ فی تعلیقة نسخة: مدت حرکت صوت در هوای معتدل در هر ثانیه سیصد و چهل متر است. یعنی مسافتی را که طی می کند در مدت یك ثانیه مساوی است با ۳۲۰ متر . وانتشار صوت در اجسام جامده اسرع از اجسام هوائی و موایع است از قراری که تجربه شده و ضبط کرده انددر یك ثانیه صوت در آب هزار و چهارصد و سی و پنج متر مسافت را طی می کند و بتوسط آهن هزار و پانصد و هفتاد متر مسافت را در مدت یك ثانیه طی می کند. از ترجمه کتب فرنگی نوشته شد.

ولابد فسببا الصوت'.

وأما الحركة فقد يتشكك في أمرها، فيظن أن الصوت نفس تموج الهواء. وليس كذلك أيضا، فإن جنس الحركة يحس أيضا بسائر الحواس، وإن كان بتوسط محسوسات أخر. والتموج الفاعل للصوت قد يحس حتى يُؤلم، فإن صوت الرعد يعرض منه أن تدك الجبال أ، وربما ضرب حيواناً فأفسده. وكثيرا مايستظهر على هدم الحصون العالية بأصوات البوقات؛ بل حس اللمس، كما أشرنا إليه قبل أيضا قد ينفعل من تلك الحركة من حبث هي حركة ولايحس الصوت، ولا أيضا من فهم أن شيئا حركة فهم أنه صوت. ولو كانت حقيقة الصوت حقيقة الحركة، لا أنه أمر يتبعها ويلزم عنها، لكان من عرف أن صوتا عرف أن حركة.

وهذا ليس بموجود، فإن الشيء الواحد النوعى لا يعرف ويجهل معا إلا من جهتين وحالين، فجهة كونه صوتا في ماهيته ونوعيته، ليس جهة كونه حركة في ماهيته ونوعيته. فالصوت إذن عارض يعرض من هذه الحركة الموصوفة يتبعها، ويكون معها، فإذا انتهى التموج من الهواء أو الماء إلى الصماخ وهناك تجويف فيه هواء راكد يتموج بتموج ماينتهى إليه ووراءه كالجدار مفروش عليه العصب الحاس للصوت احس بالصوت.

١- قال الرازى: ويدل على بطلان الذهبين وجهان: الاول ان التموج محسوس باللمس لان الصوت الشديد ربحا ضرب الصماخ فافسده والقلع والقرع يحسان بالبصر بتوسط اللون ولاشىء من الاصوات يحس باللمس والبصير فليس التسموج والقلع والقرع بصوت. الشانى: ان الشىء قد يعلم منه أنه تمرّج او قرع او قلع ويجهل كونه صوتاً وقد يعلم الصوت عندما يكون الامور الثلاثة مجهولة فتلك الامور الثلاثة مغايرة للصوت.

٢- دلاً: كــوفتن و همــوار كــردن. راجع الفــصل ١٤ من المقــالة ٤ من الفن الاول من طبيعيات الشفاء ـ ط ١ ـ ص ١٥٤.

ومما يشكل من امر الصوت هل هو شيء موجود من خارج تابع من خارج تابع من خارج لوجود الحركة أو مقارن أو إنما يحدث من حيث هو صوت إذا تاثر السمع به، فإنه لمعتقد أن يعتقد أن الصوت لاوجود له من خارج، وأنه يحدث في الحس من ملامسة الهواء المتموج، بل كل الاشياء التي تلامس ذلك الموضع بالمس أيضا تحدث صوتا فيه، فهل ذلك الصوت حادث بتموج الهواء الذي في الصماخ أو لنفس المماسة.

وهذا أمر يصعب الحكم عليه، وذلك لأن نافى وجود الصوت من خارج لايلزمه مايلزم نافى باقى الكيفيات الآخرى المحسوسة، لأن هذا له أن يثبت للمحسوس الصوتى خاصية معلومة هى تفعل الصوت، وتلك الخاصية هى التموج، فتكون نسبة التموج من الصوت نسبة الكيفية التى فى العسل إلى ما يتأثر منه فى الحس. لكنه يختلف الأمر هاهنا، وذلك لان الأثر الذى يحصل من العسل فى الحاسة ومن النار فى الحاسة هو من جنس مافيهما. ولذلك فإن الذى يمس الحرارة قد يسخن أيضا غيره إذا ثبت فيه الأثر. وليس الصوت والتموج حالهما كذا، فإن التموج شىء والصوت شىء، والتموج يحس بآلة أخرى وتلك الكيفية لانحس بآلة أخرى. وليس يجب أيضا أن يكون كل مايؤثر أثرا ففى نفسه مثل ذلك

فيجب أن تتعرف حقيقة الحال في هذا فنقول:

ما يُعين على معرفة أن العارض المسموع له وجود من خارج ايضا أنه لو كان إنما يحمدت في الصماخ نفسه لم يخل إما أن يكون التموج

١ ـ في تعليقة نسخة: اي خارج الصماخ.

الهوائى يحس بالسمع من حيث هو تموج أو لا يحس. فإن كان التموج الهوائى يحس بالسمع - لست أقول يحس بلمس آلة السمع - حسا من حيث هو تموج، فإما أن يحس به أولاً أو بتوسط الصوت.

فلو كان يحس به أوّلًا، والمحسوس الأوّل بالسمع هو الصوت وهذا ما لاشك فيه، كان التموج من حيث هو تموج صوتا، وقد أبطلنا هذا.

ولو كان يحس به بتوسط الصوت، لكان كل من سمع الصوت علم أن تموجا، كما أن كل من أحس لون المربع والمربع بتوسطه علم أن هناك مربعا وليس كذلك.

وإن كمان إنما يحس باللمس أيضا عرض منه ما قلناً . فإذن ليس بواجب أن يحس التموج عند سماع الصوت. فلننظر مايلزم بعد هذا.

فنقول: إن الصوت كما يُسمع تسمع له جهته، فلا يخلو إما أن تكون الجهة تسمع لان الصوت مبدأ تولده ووجوده في تلك الجهة ومن هنالك ينتهي، وإما لأن المنتقل المتأدي إلى الأذن الذي لاصوت فيه بَعدُ أن يفعل الصوت أإذا اتصل بالاذن ينتقل من تلك الجهة ويصدم من تلك الجهة ، وإما للامرين جميعا.

فإن كان لأجل المنتقل وحده، فمعنى هذا هو أن المنتقل نفسه محسوس، فإنه إذا لم يشعر به كيف يشعر بجهة مبدئه. فيلزم أن يحس

١\_ في تعليقة نسخة : من ان كل من احس الصوت علم انَّ تموجاً ... . ٢\_ اي النموج الفاعل للصوت .

٣- لاصوت فيه بعد بل يفعل الصوت الخ، كما في نسخة مصحّحة .

٤- اى بالصوت. هذا أيضا مقدمة لاثبات ان للصوت وجوداً في الخارج.

بالسمع عند إدراك جمهة الصوت تموجُ الهواء. وقد قلنا: إن ذلك ليس بواجب.

وإن كان لأجلهما جميعا، عرض من ذلك هذا الحال أيضا، وصع أن الصوت كان يصحب التموج .

فبقى أن يكون ذلك لأن الصوت نفسه تولد هناك ومن هناك انتهى.

ولو كان الصوت إنما يحدث في الأذن فقط، لكان سواء أتي سببه من اليمين أو اليسار، وخصوصا وسببه "لايحس به. وهاهنا مؤثر فيه مثل نفسه فلا تدرك جهته "لانه إنما يدرك عند وصوله فكيف ما لاحدوث له إلا عند وصول سببه. فقد بان أن للصوت وجودا ما من خارج لا من حيث هو مسموع بالقوة، وأمر كهيئة ما من الهيئات للتموج غير نفس التموج.

ويجب أن نحقق الكلام في القارع والمقروع فنقول:

إنه لابد فى القرع من حركة قبل القرع وحركة تتبع القرع، فأما الحركة قبل القرع فقد تكون من أحد الجسمين وهو الصائر إلى الثاني، وقد تكون من كليهما، ولابد من قيام كل واحد منهما أو أحدهما في وجه الآخر

١ ـ في تعليقة نسخة: أي أن يحس بالسمع عند أدراك جهة الصوت تموج الهواء.

٢ في تعليقة نسخة: أي أدراك الصوت مستلزم لادراك التموج.

۲ـ وهو التموج. ٤ـ اي في الاذن.

وهيهنا مؤثر مثل نفسه وقد لاتدرك جهته. كما في ثلاث نسخ. وهيهنا مؤثر فيه مثل نفسه فلا تدرك الخ كما في نسخة اخرى.

٦- اى السبب عند وصوله الى الصـماخ فكيف ما لا حـدوث له الا عند وصول سببه وهو الصوت مع الجهة.

قياما محسوسا. فإنه إن اندفع احدهما كما يمس ، بل في زمان لا يحس، لم يكن صوت. والقارع والمقروع كلاهما فاعلان للصوت، لكن أوليهما به ما كان أصلبهما وأشدهما مقاومة، فإن حظه في ذلك أشد، وأما الحركة الثانية فهو انفلات الهواء وانضغاطه بينهما بعنف، والصلابة تعين على شدة ضغط الهواء والملاسة أيضا لئلا ينتشر الهواء في فرج الخشونة. والتكاثف أولى بذلك لئلا ينفذ الهواء في فرج التخلخل.

وربما كان الجسم المقروع في غاية الرطوبة واللين، لكنه إذا حمل عليه بالقوة وكلف الهواء المتوسط أن ينفذ فيه أو ينضغط فيما بينهما لم يكن ذلك الجسم أيضا بحيث يمكن الهواء المتوسط أن ينفذ فيه ويشقه في زمان قصير، بل قاوم ذلك فلم ينذفع في وجه ذلك الهواء المتوسط، بل وقاوم أيضا القارع، لأن القارع كان يسومه انخراقا كثيرا في زمان قصير جدا. وليس ذلك في قوة القابل ولا في قوة الفاعل القارع، فامتنع من الانخراق، فقام في وجه القارع وضغط عن المتوسط فكانت المقاومة فيه مكان الصلابة. وأنت تعلم هذا إذا اعتبرت إمرارك السوط في الماء برقق، فإنه يمكنك أن تشقه شقا من حيث لاتلزمك فيه مؤونة، فإن ستعصى عليك وقاوم. فالهواء أيضا كذلك، بل قد يجوز أن يكون الهواء نفسه يصير جزء منه مقاوما وجزء بينه وبين المزاحم القارع يكون الهواء نفسه يصير جزء منه مقاوما وجزء بينه وبين المزاحم القارع

١ ـ اي في اول وقت اللمس.

۲- ای زمان قلیل.

٣\_يسوقه، نسخة. سام فلان الامر: كُلُّفه اياه. (القاموس).

٤ في تعليقة نسخة: اي انخراق الكثير في الزمان القليل.

٥ في نسخة: وضغظ معه المتوسط. وفي اخرى: وضغط هواء المتوسط.

منضغطا، بل يجوز ان يصير الهواء اجزاء ثلاثة: جزء منه قارع كالربح، وجزء مقاوم، وجزء منضغط فيما بينهما على هيئة من التموج. وليست الصلابة والتكاثف علة أولية لإحداث هذا التموج، بل ذلك من حيث يعينان على المقاومة. والعلة الأولية هي المقاومة.

فالصوت يحدث من تموج الجسم الرطب السيال منضغطاً بين جسمين متصاكين متقاومين من حيث هو كذلك. وكما أن الماء والهواء والفلك تشترك في طبيعة هي أداء الألوان، وتلك الطبيعة لها اسم وهو الشفيف، فكذلك الماء والهواء لهما معنى يشتركان فيه من حيث يحدث فيهما الصوت، وليكن اسمه قبول التموج، وليس ذلك من حيث المتوسط ماء أو هواء كما أن الإشفاف لم يكن من حيث المتوسط فلكاً أو هواء. ويشبه أن يكون الماء والهواء لهما أيضا من حيث يؤديان الرائحة أو الطعم معنى كذلك لا اسم له. فلتكن للرطوبة المؤدية للطعم العذوبة، وأما مايشترك فيه نقل الرائحة فلا اسم له.

وأما الصدى فإنه يحدث من تموج يوجبه هذا التموج، فإن هذا التموج التموج التموج التموج التموج التموج التموج التمام الأشياء كجبل أو جدار حتى وقفه الزم أن ينضغط أيضا بين هذا التموج المتوجه إلى قرع الحائط أو الجبل، وبين ما يقرعه هواءً آخر يرد ذلك ويصرفه إلى خلف بانضغاطه فيكون شكله الشكل

١\_قاومه، نسخة.

٢ ـ من الجبل او الحائط.

٣ في تعليقة نسخة: قوله يرد ذلك اى هذا الهواء الاخر ذلك اى المتموج المتوجه الى حريم الحائط ويصرفه الى حلف بانضغاطه اى بانضغاط ذلك الهواء الاخر الذى يكون بين هذا المتصوح المتوجه الى القرع وبين مايقرعه وهذا المتضغط ينبسط فيرد الهواء القارع.

الأول وعلى هيئته، كما يلزم الكرة المرمى بها الحائط أن تضطر الهواء إلى التموج فيما بينهما وأن ترجع القهقرى. وقد بينا فيما سلف ما العلة في رجوع الكرة قهقرى، فلتكن هي العلة في رجوع الهواء.

وقد بقى علينا أن ننظر أهل الصدى هو صوت يحدث بتموج الهواء الذى هو التموج البيان الذى هو التموج السائى أ، أو هو لازم لتموج الهواء الأول المنعطف النابى نبوا في شبه أن يكون هو تموج الهواء المنعطف النابى، ولذلك يكون على صفته وهيئته ، وأن لا يكون القرع الكائن من هذا الهواء يولد صوتا من تموج هواء ثان يعتد به . فإن قرع مثل هذا الهواء قمرع ليس بالشديد، ولو كان شديدا بحيث يحدث صوتا لأضر بالسمع . ويشبه أن يكون لكل صوت صدى ولكن لا يسمع ، كما أن لكل ضوء عكسا، ويشبه أن يكون السبب فى أن لا يسمع الصدى فى البيوت والمنازل فى أكثر الأمر أن المسافة إذا كانت قريبة بين المصوت وبين عاكس الصوت لم يُسمعا فى زمانيين متباينين، بل يُسمعان معا كما يُسمع صوت القرع لم يُسمعا فى زمانيين متباينين، بل يُسمعان معا كما يُسمع صوت القرع

١- فى الفصل الرابع عشر من المقالة الرابعة من طبيعيات الشفاء ص١٥٤ الطبع الرحلى.
٢- قـ وله بقى علينا ان ننظر. قـال صـاحب المواقف: «الظاهر ان الصـدى ـاى سـبب الصدى ـ تموج هواء جديد لارجوع الهواء الاول. وذلك لان الهواء اذا تموج على الوجه الذى عرفته حتى صادم التموج جسماً يقاومه ويرده الى خلف لم يبق فى الهواء المصادم ذلك التموج الذى كان حاصلاً له بل يحصل فيه بسبب مصادمته ورجوعه تموج شبيهة بالتموج الاول. فهذا التموج الجديد الحاصل بالمصادمة والرجوع هو سبب للصدى الشبيه بالصوت الاول وقد يظن ان الهواء المصادم يرجع متصفاً بتموجه الاول بعينه فيحمل ذلك الصوت الاول الى السامع الاترى ان الصدى يكون على صفته وهيئته وهنا وان كان محتملاً الآ الآول هو الظاهر. •

٣ في تعليقة نسخة : وهو الهواء المنضغط بين التموج الأول وبين الجدار بعد الرجوع . كمـنبوه ونباوه : برآمدن وبلندشدن .

معه وإن كان بعده بالحقيقة. وأما إذا كان العاكس بعيدا فُرَق الزمان بين الصوتين تفريقا محسوسا، وإن كان صلبا أملس فهو لتواتر الانعكاس منه بسبب قوة النبو يبقى زمانا كثيرا كما فى الحمامات، ويشبه أن يكون هذا هو السبب فى أن يكون صوت المغنى فى الصحراء أضعف وصوت المغنى تحت السقوف أقوى لتضاعفه بالصدى المحسوس معه فى زمان كالواحد.

ويجب أن يعلم أن التموج ليس هو حركة انتقال من هواء واحد بعينه، بل كالحال في تموج الماء يحدث بالتداول بصدم بعد صدم مع سكون قبل سكون، وهذا التموج الفاعل للصوت سريع لكنه ليس بقوى الصك. ولمتشكك أن يتشكك فيقول: إنه كما قد تشككتم في اللمس فجعلتموه قوى كثيرة لأنه يدرك متضادات كثيرة، فكذلك السمع أيضا يدرك المضادة التي بين الصوت الثقيل والحاد، ويدرك المضادة التي بين الصوت الشقيل والحاد، ويدرك المضادة التي بين الصوت الشقيل والحاد، ويدرك المضادة التي بين الصوت الخاف والمتحال والمتحالف، وغير للك. فلم لاتجعلونه قوى؟

فالجواب عن ذلك أن محسوسه الأول هو الصوت، وهذه أعراض تعرض لمحسوسه الأول بعد أن يكون صوتا. وأما هناك فكل واحدة من المتضادات تحس لذاتها، لابسبب الآخر، فليكن هذا المبلغ في تعريف الصوت والإحساس به كافيا.

١\_ تداولته الايدى: اي اخذته هذه مرة وهذه مرّة.

# المقالة الثالثة فسى الإبصسار

ثمانية فصول

الفصل الأول: في الضوء والشفيف واللون.

الفصل الثانى: فى مذاهب وشكوك فى امر النور والشعاع وان النور ليس بجسم بل هو كيفية يحدث فيه .

الفصل الثالث: في تمام مشاقضة المذاهب المبطلة لأن يكون النور شيشاً غير اللون الظاهر وكلام في الشفاف واللامع .

الفصل الرابع: في تأمل مذاهب قيلت في الالوان وحدوثها.

الفصل الخامس: في اختلاف المذاهب في الرؤية ' وابطال المذاهب الغاسدة بحسب الأمور نفسها.

1- راجع لتوضيح كلام القوم في الرؤية كشكول الشيخ البهائي ص ٢٦٢ طبع نجم الدولة. وايضاً الجمع بين رأيين للفارابي.

الفصل السادس: في ابطال مذاهبهم من الاشياء والمقولة في مذاهبهم.

الفصل السابع: في حلّ الشبُه التي اوردوها، وفي اعّام القول في المبصرات التي لها اوضاع مختلفة من مُشفّات ومن صقيلات.

الفصل الثامن: في سبب رؤية الشيء الواحد كشيئين.

#### الفصل الأول

#### في الضوء والشفيف واللون

وحرّى بنا الآن أن نتكلم في الإبصار، والكلام فيه يقتضي الكلام في الضوء وفي المشف وفي اللون وفي كيفية الاتصال الواقع بين الحاس والمحسوس البُصري، فلنتكلم أولا على الضوء فنقول:

إنه يقال ضوء ويقال نور ويقال شعاع، ويشبه أن لايكون بينها في وضع اللغة كثير تفاوت، لكنا نحتاج في استعمالنا إياها أن نفر ق بينها لأن ها معانى ثلاثة متقاربة:

أحدها الكيفية التى يدركها البصر فى الشمس والنار من غير أن يقال إنه سواد أو بياض أو حمرة أو شيء من هذه الألوان.

والثانى الامر الذى يسطع من هذا الشىء فيتخيل أنه يقع على الأجسام فيظهر بياض وسواد وخضرة، والآخر الذى يتخيل على الاجسام كانه يترقرق وكانه يستر لونها وكانه شىء يفيض منها، فإن كان فى جسم قد استفاد ذلك من جسم آخر سمى بريقا كما يحس فى

١-كانه يترفرف وكانه يستر، كما في غير واحدة من النسخ. (ترقرق: درخشيدن).
 ٢- يفيض اي يسيل.

المرآة وغيرها، وإن كان في الجسم الذي له بذاته سمى شعاعا. ولسنا نحتاج الآن إلى الشعاع والبريق، بل نحتاج إلى القسمين الأولين.

فليكن أحدهما وهو الذي للشيءمن ذاته ضوءا وليكن المستفاد نورا.

وهذا الذى نسميه ضوءا مثل الذى للشمس والنار، فهو المعنى الذى يرى لذاته. فإن الجرم الحامل لهذه الكيفية إذا وجد بين البصر وبينه شىء كالهواء والماء رؤى ضرورة من غير حاجة إلى وجود مايحتاج إليه الجدار الذى لايكفى فى أن يرى على ما هو عليه وجود الهواء والماء وما يشبههما بينه وبين البصر، بل يحتاج إلى أن يكون الشيء الذى سميناه نورا قد غشيه حتى يرى حينئذ، ويكون ذلك النور تأثيرا من جسم ذى ضوء فيه إذا قابله وكان بينهما جسم ليس من شانه أن يحجب تأثير المضىء فى قابل النور كالهواء والماء فإنه بُعين ولايمنع

فالأجسام بالقسمة الأولى على قسمين:

جسم ليس من شانه هذا الحجب المذكور وليُسم الشاف.

وجسم من شانه هذا الحجب كالجدار والجبل.

والذي من شأنه هذا الحجب:

فمنه ما من شأنه أن يرى من غير حاجة إلى حضور شيء آخر بعد وجود المتوسط الشاف، وهذا هو المضىء كالشمس والنار ومثله فأنه غير شفاف، بل هو حاجب عن إدراك ماوراءه. فتأمل إظلال المصباح عن

١ ـ قوله: يُعين، اي يعين على رؤية قابل النور.

٢- قوله: فتامل اظلال، الاظلال على المصدرية من اظل، لوفرضنا المصباحين فيما بين
 جدارين متقابلين فان كل واحد منهما يمنع الآخر عن ان يفعل في الجدار اى ان يضياه
 لانهما مضيئان غير شفافين ولذلك يظل كل واحد منهما عن الثانى اى عن الآخر، ثم

المصباح، فإن أحدهما يمنع عن أن يفعل الثاني فيما هو بينهما، وكذلك يحجب البصر عن رؤية ماوراءه.

ومنه ما يحتاج إلى حضور شيء آخر يجعله بصفة وهذا هو الملون. فالضوء كيفية القسم الأول من حيث هو كذلك، واللون كيفية القسم الثاني من حيث هو كذلك. فإن الجدار لايمكن المضيء أن ينير شيشا خلفه، ولا هو بنفسه منير، فهو الجسم الملون بالقوة، واللون بالفعل

لوفرضنا جداراً واحداً إيضاً كان المصباح الاقرب يمنع الابعد عن ان يفعل في الجدار. فالعبارة معناها هكذا: فان احد المصباحين وهو الاقرب الى الجدار يمنع الثاني اى المصباح الاخر وهو الابعد منه ان يفعل ذلك الابعد في الجدار. فالمصباح الاقرب المانع واقع بين احد المصباحين وبين الجدار. فضمير «هو» راجع الى احدهما، وقوله: وومثله فانه غير شفاف المخاوجب المضيء فانه غير شفاف النخ فكل واحد من المصباحين من افراد هذا المثل.

١- قال الرازى فى الضوء: حدّه انه كيفية هى كمال بذاتها للشفاف من حيث هو شفاف
المباحث المشرقية ج١ ص٤١٤. وفى تعليقة نسخة: الاولى ان يقال: انها الكيفية التى
لايتوقف الابصار بها على الابصار بشىء آخر. وقال حكماء الافرنج النور جسم
محسوس غير ملموس عمتم الاخذ ارائة الاشياء مختصة به.

- قوله قدس سره: واللون بالفعل اغا يحدث بسبب النور. أقول ذهب الفارابي والشيخ
 الى انّ الضوء شرط وجود اللون وهذا هو المراد من قوله: قواللون بالفعل على وذهب الحيق الطوسي الى انّ الضوء شرط ادراك اللون لاشرط الوجود. فراجع المسالة
 السادسة من الفصل الخامس من المقصد الثاني من التجريد في الاعراض.

والشيخ ناظر فى اللون كلام الفارابى كما هو دابه فى كتبه وآرائه، وقدكان يعتقد فيه اعتقاداً راسخاً ونقل الشهزورى فى نزهة الارواح فى شرح الاسكندر الافروديسى (ص٣٠٨ ج١): وابوعلى سينا يفخمه يعنى الاسكندر ويثنى عليه. وكذلك ثامسطيوس يمدحه الشيخ ويبالغ فى شكره الى ان قال: ثم يقول بعده يعنى يقول الشيخ ويبالغ فى شكره الى ان قال: ثم يقول بعده فى ميدان الشيخ واما ابونصر الفارابي فيجب ان يعظم فيه الاعتقاد ولا يجرى مع القوم فى ميدان فيكاد ان يكون المضل من سلف من سلف. انتهى .

وغرضنا في المقام ان الفارابي \_رضوان الله تعالى عليه ـ قال في التعليقات (ص٧ من طبع حيدرآباد): «الالوان اتما تحدث في السطوح من حصول المضيء وليست في ذاتها موجودة، وهي اعراض تحصل بواسطة المضيء، وسبب كونها مختلفة وان بعضها ابيض وبعضها اسود اختلاف الاستعدادات في المواد». انتهى كلامه.

وقوله: "في السطوح" ردّعلى انباذ قلس حيث ذهب الى انّ الالوان تحدث في الحدقة من قوة نارية في البدن ثم إذا صارت الحدقة محاذية لجسم يخرج اللون منها الى الجسم ويحيط به فيرى اللون على الجسم. وقوله: "اختلاف الاستعدادات" خبر لقوله: "سب كونها".

وقال المعلم الثاني الفارابي في تعليمةانه ص٧: الالوان انما تحدث في السطوح من حصول المضيء وليست في ذاتها موجودة وهي اعراض تحصل بواسطة المضيء وسبب كونها مختلفة وان بعضها ابيض وبعضها اسود اختلاف الاستعدادات في المواد.

وفی تعلیقة نسخة: «پیروان فیناغورث را عقیده بر این است که الوان موجود هستند در سطح خارجی اجسام بحیثی که از محل خود امتدادیافته و به مردمك چشم فرو روند و در آنجا تحریك حسّی نمایند که بر وجود الوان شهادت دهد.

آمپدوکسل که یکی از معروفترین فلاسفه قدیم است و در جهار صدوچهل و چهار قبل از مسیح -علیه السلام - متولد شده بر این رفته که کلیه الوان در خود چشم است که از قوه ناریه بدن موجود شده اند و چون حدقه با جسمی محاذی شود بمناسبت آن جسم لونی از حدقه بیرون آمده آن جسم را احاطه کند و رنگ پدید آید.

افلاطون چنین فرموده که الوان جوهر سیالی چند است در کمال رقت و لطافت که از سطح خارجی اجسام فوران کنند و نسبتی با عضو باصره دارند که بنابر آن نسبت احساس بعمل آید که درك الوان کنند.

اییکور که فیلسوف معروف است از فلاسفه قدیم یونان و در سیصد و چهل و یك قبل از حضرت عیسی علیه السلام متولد شده معتقد است که الوان وجود خارجی ندارند و محض از هیئت خاص عضو باصره و کیفیة ابصار و رؤیت اجسام متخیل می شوند. و این رأی از این حکیم نتیجه تفصیلاتی است که در تشریح عضو باصره و کیفیت ترکیب اجسام نوشته است.

ارسطو فرموده است که الوان در نفس اجسام موجود نیستند و عمل روشناثی را در آنهاِ

إنما يحدث بسبب النور، فإن النور إذا وقع على جرم ما حدث فيه بياض بالفعل أو سواد أو خضرة أو غير ذلك. فإن لم يكن كان أسود فقط مظلما، لكنه بالقوة ملون إن عنينا باللون بالفعل هذا الشيء الذي هو بياض وسواد وحمرة وصفرة وما أشبه ذلك. ولايكون البياض بياضا والحمرة حمرة إلا أن تكون على الجهة التي نراها ولا تكون على هذه الصفة الا أن تكون منيرة.

ولا تظنن أن البياض على الجهة التى نراها والحمرة وغير ذلك يكون موجودا بالفعل فى الأجسام، لكن الهواء المظلم يعوق من إبصاره، فإن الهواء نفسه لايكون مظلما إنما المظلم هو الذى هو المستنير. والهواء نفسه وإن كان ليس فيه شىء مضىء فإنه لايمنع إدراك المستنير ولايستر اللون إذا كان موجودا فى الشىء. تامل كونك فى غار وفيه هواء كله على الصفة التى تظنه أنت مظلما، فإذا وقع النور فى جسم خارج موضوع فى الهواء الذى تحسبه نيرا فإنك تراه، ولايضرك الهواء المظلم الواقف بينك وبينه، بل الهواء عندك فى الحالين كأنه ليس بشىء.

با اعمالی که در سایر اجسام دارد فرقی نیست باین معنی که روشنائی را در آنها مدخلی نیست بغیر از ارائه آنها چنانکه سایر اجسام را.

مشاتین را در این باب آراه مختلف شد:

بعضي معتقد شدند كه الوان خاصه اصليه اجسام است.

گروهی قاتل شدند که در اجسام ظاهر می شوند بواسطه اختلاط و ترکیب نور و ظلمت.

و جمعی دیگر بر این شدند که الوان در اجسام از ترکیب املاح و فلزات حاصل می شود. از ترجمه کتب فرنگیان نوشته شده .

١ ـ قوله: على هذه الصفة، في عدة نسخ جاثت العبارة: على هذه الجهة.

وأما الظلمة فهى حال أن لاترى شيئا وهو أن لاتكون الكيفيات التى إذا كانت موجودة فى الأجرام التى لاتشف صارت مستنيرة فهى الطلمة ، وبالقوة فلاتراها، ولاترى الهواء فيتخيل لك مايتخيل لك إذا غمضت عينيك وسترتهما فتتخيل لك ظلمة مبثوثة تراها، كما يكون من حالك وأنت محدق فى هواء مظلم وليس كذلك، ولا أنت ترى وأنت مغمض هواء مظلما أو ترى ما ترى من الظلمة شيئا فى جفونك إنما ذلك أنك لاترى.

وبالجملة فإن الظلمة عدم الضوء فيما من شأنه أن يستنير، وهو الشيء الذي قد يرى، لأن النور مرثى وما يكون فيه النور مرثى، والشاف لايرى ألبتة، فالظلمة هي في محل الاستنارة وكلاهما أعنى المحلين جسم لايشف. فالجسم الذي من شأنه أن يرى لونه إذا كان غير مستنير كان مظلما، ولم يكن فيه بالحقيقة لون بالفعل، ولم يكن مايظن أن هناك ألوانا ولكنها مستورة بشيء، فإن الهواء لايستر وإن كان على الصفة التي يرى مظلما إذا كانت الالوان بالفعل.

ولكنه إن سمى إنسان الاستعدادات المختلفة التى تكون في الأجسام التى إذا استنارت صار واحد منها الشيء الذي تراه بياضا والآخر حمرة الوانا°، فله ذلك، إلا أنه يكون باشتراك الاسم. فإن البياض بالحقيقة

١ ـ لاتكون الكيفيات اي لاتوجد، فتكون تامة لا ناقصة .

٢ ـ اى عند عدم الرؤية .

٣ تحديق: تيز نگريستن.

٤۔قيد لقوله: ﴿لايستر\*.

٥ مفعول ثان لقوله: استى ١٠

هو هذا الذى يكون على الصفة التى ترى، وهذا لايكون موجودا وبينك وبينه شفاف لايشف، لأن الشفاف قديكون شفافا بالفعل وقد يكون شفافا بالقوة، وليس يحتاج فى أن يكون بالفعل إلى استحالة فى نفسه، بل إلى استحالة فى غيره أو إلى حركة فى غيره. وهذا مثل المسلك والمنفذ فإنه لا يحتاج فى أن يكون بالفعل إلى أمر فى نفسه، بل إلى وجود السالك والنافذ بالفعل. واماً الاستحالة التى يحتاج إليها الشفاف بالقوة إلى أن يصير شفافا بالفعل، فهى استحالة الجسم الملون إلى الاستنارة وحصول لونه بالفعل.

واما الحركة فان يتحرك الجسم المضىء إليه من غير استحالة فيه، فقد عرفت كنهه فيما سلف. فإذا حصل أحد هذين تادى المرثى ايضاً فصار هذا شفافا بالفعل لوجود غيره.

فحرى بنا أن نحقق أمر هذا المتادى، إلا أن الواجب علينا أن نؤخر الأمر فبه إلى أن نذكر شكوكا تعرض فيما قلناه يسهل من حلّها تصحيح ماقلناه.

١ ـ اى بل يحتاج الى استحالة ... .

٢\_ فاما الاستحالة، نسخة.

#### الفصل الثاني

### فى مذاهب وشكوك فى امر النور والشعاع . وفى ان النور ليس بجسم بل هو كيفية تحدث فيه

ومن الناس من ظن أن النور الذي يشرق من المضيء على الأجسام ليس كيفية تحدث فيها بل هو أجسام صغار تكون منفصلة من المضيء في الجهات ملازمة لأبعاد مفروضة عنه تنتقل بانتقاله فتقع على الأجسام فتستضيء بها.

ومن الناس من ظن أن هذا النور لامعنى له البتة وإنما هو ظهور من الملون.

بل من الناس من ظن أن الضوء في الشمس ليس إلا شدة ظهور لونه، لكنه يغلب البصر.

فيجب علينا اولا أن نتأمل الحال في هذه المذاهب. فنقول:

إنه لا يجوز أن يكون هذا النور والشعاع الواقع على الاجسام من الشمس والنار أجساما حاملة لهذه الكيفية الحسوسة، لانها إما أن تكون

١- قال الرازى: كونها انواراً اما ان يكون عين كونها اجساماً واما ان يكون مغايراً لها،

شفافة فلايخلو إما أن يزول شفيفها بتراكمها كما تكون الاجزاء الصغار من البلور شفافة ويكون الركام منها غير شفاف، وإما أن لايزول شفيفها. فإن كانت شفافة لايزول شفيفها لم تكن مضيئة، إذ قد فرغنا من الفرق بين الشفاف وبين المضىء؛ وإن كانت تعود بالارتكام غير شفافة كان ارتكامها يستر ما تحتها، وكلما ازدادت ارتكاما ازدادت ستراً، والضوء كلما ازداد ارتكاما -لوكان له ارتكام - ازداد إظهاراً للضوء في وكذلك إذا كانت هذه المضيئات في الأصل مضيئات غير شفافة، كالنار وما أشبهها. فبين إن الشعاع المظهر للالوان ليس بجسم.

ثم لا يجوز أن يكون جسما ويتحرك بالطبع إلى جهات مختلفة. ثم إن كانت هي أجساما تنفصل من المضيء وتلقى المستنير، فإذا غُمّت الكوة لم يخل إما أن يتفق لها أن تعدم أو تستحيل أو تسبق الغام . والقول بسبق الغام على والقول بسبق الغام على المتساف ، فإن ذلك أمر يكون دفعة. والعدم

والاول باطل لان المفهوم من النورية مغاير للمفهوم من الجسمية ولذلك يعقل جسم مظلم ولا يعقل نور مظلم و واما ان يقال بانها اجسام حاملة لتلك الكيفية ينفصل عن المضيء، وتتصل بالمستضىء فهذا ايضاً باطل لان تلك الاجسام الموصوفة بتلك الكيفيات اما ان تكون محسوسة فان لم تكن محسوسة لم يكن الضوء محسوساً، وان كانت محسوسة سائرة لما تحتها يجب انها كلما ازدادت اجتماعاً ازدادت ستراً لكن الامر بالعكس فان الضوء كلما ازداد قوة ازداد اظهاراً (المباحث المشرقية ج اس ٤٠٠).

١\_ اظهاراً للون \_ خ .

٢-الغمة: السترة.

۳-ای الی الحزوج.

٤- في تعليقة نسخة: اي سبق النور الى الخروج من الكوة على الغام.

٥ الاعتساف: الاخذ على غير الطريق وبفارسي: بيراهه رفتن.

أيضا بالستر من ذلك الجنس'، فإنه كيف يحكم أن جسما إذا تخلل بين جسمين عدم أحدهما.

واما الاستحالة فتوجب ما قلمناه وهى أنها تستنير بمقابلة النير، فإذا غم استحالت. فما الحاجة إن كان الأمر على هذا اللى مسافرة أجسام من جهة النير، ولم لاتكون هذه الأجسام "تستحيل بنفسها بالمقابلة تلك الاستحالة.

وأما الحجة التي يتعلق بها أصحاب الشعاع فمن ذلك قولهم: إن الشعاع لامحالة ينحدر من عند الشمس ويتجه من عند النار، وهذه حركة، ولاحركة إلا للجسم. وأيضا فإن الشعاع ينتقل بانتقال المضيء والانتقال للجسم. وأيضا فإن الشعاع يلقى شيئا فينعكس عنه إلى غيره والانعكاس حركة جسمانية لامحالة.

وهذه القياسات كلها فاسدة، ومقدماتها غير صحيحة، فإن قولنا: الشعاع ينحدر أو يخرج أو يدخل، ألفاظ مجازية ليس من ذلك شيء، بل الشعاع يحدث في المقابل دفعة. ولما كان يحدث من شيء عال توهم كانه ينزل، وأن يكون على سبيل الحدوث في ظاهر الحال أولى من النزول، إذ لايرى البتة في الطريق ولايحتاج إلى زمان محسوس، فلايخلو: إما أن يكون البرهان دل على انحداره، وأني لهم بذلك. وإما أن يكون الحس هو الدال عليه، وعليه معولهم.

١ ـ في تعليقة نسخة: اي من جنس الاعتساف.

٢ ـ في تعليقة نسخة: اي حدوث الكيفية بمقابلة المستنير.

٣- اى الاجسام المستنيرة.

وسط المسافة.

واما حديث انتقال الشعاع، فليس هو بأكثر من انتقال الظل. فيجب ان يكون الظل ايضا جسما ينتقل، وليس ولاواحد منهما بانتقال، بل بطلان وتجدد. فإنه إذا تجددت الموازاة تجدّد ذلك، فإن ارتكب مرتكب أن الظل أيضا ينتقل فليس يخلو إما أن ينتقل على النور وإما أن يكون النور ينتقل أمامه وخلفه، فإن كان ينتقل على النور ويغطى النور، فلنفرض النور المغشى لجميع الأرض لاانتقال له وإنما يغطيه الظل، فيكون دعوى انتقال النور قد فسد. وإن كان النورينتقل امام الظلمة حتى تنتقل الظلمة فلنفرض المضيء واقفاء ومعلوم أنه إذاكان واقفأ وقف معه النور، وهذا يدعو إلى ' أن تكون حركة ذي الظل سببا لطرد النور، ويمكن عدة منهم أن يطردوا النور أيضا من الجهات المختلفة والمضيء واقف فيظلم الموضع حينشذ، أو يكون النور إذا هرب من الظل ظَفَر ' من خلف' فعاد إلى حيث فارقه البظل، وهذه كلها خرافات، بل لا الظل يفسخ النور ولاهو ولاالنور بجسم، وإن كان لهما انتقال فذلك بالتجدد لا أن شيئا واحدا بعينه ينتقل.

وانعكاس الشعاع أيضا لفظ مجازى، فإن من شأن الجسم إذا استنار وكان صقيلا أن يستنير عنه أيضا جسم يحاذيه من غير انتقال البتة.

واما المذهب الآخر وهو المذهب الذي لايري لهذا النور معني، بل

١ ـ يتسدعى له، نسخة .

۲- اي وَثُبُ.

٣- او يكون للنور اذا هرب من الظل ظفر من خلف، نسخة.

يجعله اللون نفسه إذا ظهر ظهورا بينا، فإن لأصحابه أن يقولوا: إن الذي يَغُرُ أُ في هذا الباب مايتخيل مع اللون من بريق الملونات وليس ذلك البريق شيئا في المرئى نفسه، بل أمر يعرض للبصر بالمقايسة بين ما هو أقل ضوءا وماهو أشد ضوءا. وشدة ظهور اللون لشدة تأثير الشيء المضيء، فإن الإنارة التي من السراج أقل قليلا من الإنارة التي من القمر، والإنارة التي من القمر الذي هو ' الفخت اقل قليلاً من الإنارة التي في البيوت المستورة نهارا عن الشمس، بل عن المواضع ذوات الظل التي ليس فيها شعاع الشمس. وذلك لأن الفخت يبطل في ظل البيوت إذا طلعت الشمس فيتلاشى، ويكون مايبصر فيها أقوى مما يبصر في الفخت، والناس لايرون ما كان في الظل وإن كان منيرا براقية وشعاعية البتة، ويرون أن نور السراج يفعل في الأجسام بريقا، ونور القمر في الليل يفعل ذلك، وذلك بالقياس إلى الظلمة الليلية. فإن الظلمة الليلية تخيل ذلك القدر أنه شعاع براق، وليس ذلك إلا ظهورا ما من اللون. والذي للشمس أقوى وأشد تاثيرا. فليُرنا مُر من مثبتي النور شيئاً سوى اللون أن على الحائط الأبيض شبيثا غير السياض وغير ظهوره يسمى ذلك الشيء شعاعا. فإن قايس مقايس ذلك بالظل على الحائط، فذلك الظل بسبب ظلمة مّا يخفي بها من البياض ما°كان يجب أن يظهر . وكأنه خلط من

ا ـ في تعليقة نسخة: فصاحب هذا المذهب ينكر الضوء، بل اللون هو الضوء عنده ولايكون غير اللوز شيء يسمى بالضوء.

۲\_فریب می دهد.

٣ من ان اللون غير الضوء.

كـــالـتـي هــى، نسخة. والفخت هو ضوء القمر.

٥\_فاعل يخفى .

الظلمة التي لا معنى لها إلا خفاء أو زيادة خفاء. كما أن النور لامعنى له إلا ظهور أو زيادة ظهور.

ومن هؤلاء قوم أيرون أن الشمس ليس ضوؤها إلا شدة ظهور لونها، ويرون أن اللون إذا بهر البصر لشدة ظهوره رؤى بريق وشعاع يخفى اللون لعجز البصر لالخفائه فى نفسه، وكانه يفتر البصر عن إدراك الجلى، فإذا انكسر ذلك رُوئ لون.

قالوا: والحيوانات التى تلمع فى الليل إذا لمعت لم يحس لونها ألبتة وإذا كان نهارا كان لها لون ظاهر ولم يكن فيها لمعان، فذلك اللمعان هو بسبب شدة ظهور ألوانها لاغير حتى رؤى فى الظلمة، ويكون فى غاية القوة حين "يظهر فى الظلمة فبهر ألبصر إذا كانت الظلمة أضعفته، فإذا أشرقت الشمس غلب ظهورها ظهور ذلك فعاد لونها. والبصر لم يتحير له ، لأن البصر قد اعتاد لقاء الظاهرات واشتد بطلوع الشمس.

ومنهم من قال: ليس الأمر على هذه الصفة، بل الضوء شيء واللون شيء. لكنه من شأن الضوء إذا غلب على البصر أن يسترلون ما فيه. والشمس أيضا لها لون، ومع اللون ضوء فيستر الضوء اللون باللمعان كما

١- قال الرازى: ثم من هؤلاء من بالغ حتى قال ضوء الشمس ليس الا ظهور التام للونها وتذلك يبهر البصر فحينتذ يخفى اللون لعجز البصر لا لخفاته فى نفسه كما انا نحس بلمعان اللوامع ولانحس بالموانها لان الحس ضعيفة فى الليل يبهره ظهور تلك الالوان فلا جرم لا يحس بها ثم اذا قوى فى النهار بنور الشمس لم يصر مغلوباً لظهور تلك الالوان فلا جرم تحس بهما (المباحث المشرقية ج١ ص٤١٤).

۲\_ای اللمعان .

٣ـ حتى، نسخة.

٤ـ بل ادرك لونه. وفي نسخة: لمينجر له.

قالوا: وهذا غير النور، فإن النور هو ظهور اللون لاغير، والضوء ليس ظهور اللون بل شيء آخر وقد يخفى اللون. وإن هذه اللوامع في الليل يظهر نورها في الظلمة فيخفى لونها، وإذا ظهرت الشمس غلب نورها وخفى وظهر لونها. فبالحرى أن نتامل هذا المذهب مع فروعه المذكورة.

١-السنج بالسين المهملة فالنون وفي آخره جيم معرّب سنگ والمراد به حجر الميزان.

٢- فى تعليقة نسخة: اى خلب نور الشمس نور اللوامع وخفى نور اللوامع وظهر لون
 اللوامع.

#### الفصل الثالث

## فى تمام مناقضة المذاهب المبطلة لأن يكون النور شيئا غير اللون الظاهر' وكلام فى الشفاف واللامع

فنقول: إن ظهور اللون يفهم منه في هذا الموضع معنيان: أحدهما صبر ورة اللون بالفعل.

والآخر ظهور لون موجود بنفسه بالفعل<sup>٢</sup> للعين.

1-قال صدر المتألهين في الاسغار ص ٣٠ ج ٢ ط ١ = ص ٩٣ ج ٤ ط ٢ : وقع الاستدلال على مغايرة النور واللون بوجوه : الاول ان ظهور اللون اشارة الى تجدد امور فهو اما اللون او صفة نسبية او صفة غير نسبية . والاول باطل لان النور اما ان يجعل عبارة عن تجدد اللون او اللون المتجدد والاول يقتضى ان يكون مستنيراً الأفى آن تجدده . والثانى يوجب ان يكون الضوء هو ظهور اللون معنى وان يوجب ان يكون الضوء تفس اللون ولايبقى لقولهم الضوء هو ظهور اللون معنى وان جعلوا الضوء كيفية ثبوتية زائدة على ذات الملون وسموء بالظهور فذلك نزاع لفظى . وان زعموا ان ذلك الظهور تجدد حال نسبيته فهذا باطل لان الضوء امر غير نسبى فلايمكن تفسيره بالحالة النسبية » . انتهى وهذه بعينه عبارة الرازى فى المباحث المشرقية ص ٤١ ج١ .

•الثاني: آن البياض قديكون مضيئاً ومشرقاً وكذلك السواد فان الضوء ثابت لهما جميعاً فلو كان كل واحد منهما مضيئاً نفس ذاته لزم ان يكون الضوء بعضه مضاداً للبعض وذلك محال فان الضوء لايقابله الا الظلمة. •

۲\_متعلق بظهور .

والمعنى الأول يدل على حدوث اللون أو وجوده الونا.

والمعنى الثانى يدل على حدوث نسبة اللون أو وجود تلك النسبة. وهذا الوجه الثانى ظاهر الفساد. فإن ظُن أن النور نفس نسبة اللون إلى البصر، فيجب أن يكون النور نسبة أو حدوث نسبة ولا قوام ولا وجود له في نفسه أ. وإن عنى به أنه مصير اللون بحيث لو كان بصرا لرآه أو كونه كذلك، فإما أن يكون هذا نفس اللون أو معنى يحدث إذا زال معنى من خارج كزوال ستر أو غيره. فإن كان نفس اللون كان هذا هو الوجه الأول، وإن كان حالا تعرض له به يظهر فيكون الضوء غير اللون .

وأما المعنى الأول فلايخلو أيضا، إما أن يعنى بالظهور خروج من القوة إلى الفعل فلايكون الشيء مستنبرا بعد ذلك الآن الواحد أ، وإما أن يعنى به نفس اللون، فيكون قوله الظهور لامعنى له أيضا، بل يجب أن يقال: إن الاستنارة هو اللون، أو يعنى به حال تقارن اللون إما دائما وإما وقتا ما، حتى يكون اللون شيئا يعرض له النور تارة وتعرض له الظلمة آخرى. واللون في الحالين موجود بالفعل، فإن كان نفس نسبته إلى ما يظهر له عاد إلى المذهب الآخر، وإن كان شيئا آخر عاد إلى

١\_ يعنى الجعل المركب بان يكون قبل الظهور موجوداً لكنه غير اللون.

٢- اي الي البصر.

٣ ولاقرار وجودله، نسخة.

عـ في الشوارق: لانه يوجب ان يكون النور نسبة او حدوث نسبة ولاقوام وجود له في
 نفسه.

عليقة نسخة: والحال انهم قالوا إن الضوء ليس شيئاً عليحدة بل الضوء نفس اللون الظاهر.

٦- في تعليقة نسخة: لانه صار بالفعل فلايصير ثانياً بالفعل.

ذلك أيضاً .

فإن قررنا الأمر على أن الضوء وإن كان نفس اللون فيكون كان الضوء هو اللون نفسه إذا كان بالفعل أ، فلا يخلو إما أن يكون الضوء مقولا على كل لون بالفعل، أو يكون البياض وحده ضوءاً. فيكون السواد ظلمة. فيستحيل أن يكون الجسم الأسود مشرقا بالضوء، لكن هذا ليس بستحيل، فإن الأسود يشرق وينور غيره فليس الضوء هو البياض وحده، وإن لم يكن الضوء هو البياض وحده، بل كل لون كان بعض ما هو ضوء يضاد بعض ما هو ضوء، ولكن الضوء لايقابله إلا الظلمة، هذا خلف.

وايضا فإن المعنى الذى به الاسود مضىء غير سواده لامحالة، وكذلك هو غير البياض، واللون أعنى طبيعة جنسه الذى فى السواد هو نفس السواد، واللون الذى فى البياض هو نفس البياض لاعارضا له، فليس اللون المطلق الجنسى هو الضوء.

وايضا فإن الضوء قد يستنير به الشفاف، كالماء والبلّور إذا كان في ظلمة فوقع عليه الضوء وحده دل عليه واشف، فبهذا هو ضوء وليس بلون.

وأيضا فإن الشيء يكون مضيئا وملونا، فتارة يشرق منه على شيء آخر الضوء وحده كما يشرق على ماء أوحائط، وتارة يشرق منه إذا كان قويًا الضوء مع اللون جميعا حتى يحمر الماء أو الحائط الذي يشرق عليه أو يصفره. فلو كان الضوء ظهور اللون وكانت الظلمة خفاء اللون، لكان

١- في تعليقة نسخة: وهو كون الضوء غير اللون وهو احد شقوق المذهب الاخر.
 ٢- في تعليقة نسخة: اى اللون نفس الضوء لاخروج اللون من القوة الى الفعل.
 ٢- بلالون.

تاثير اللون الاحمر فيما يقابله حمرةً لابريقا ساذجا، فإن كان هذا ظهور لون آخر'، فلمَ إذا اشتد فَعَل فيما يقابله إخفاء لونه بان ينتقل لون هذا القوى اللون إليه ل.

وعلى أن مذهب هذا الإنسان يوجب أن الخضرة أو الحمرة وغير ذلك مختلطة من ظهورات بياضية وخفاءات سوادية. فيلزم من ذلك أنه إذا كان جسم ظاهر اللون بشعاع وقع عليه ثم انعكس على المعنى الذي تفهمه ضوء جسم آخر ذي لون أن لايقع لونه عليه، لانه لايخلو إما أن يكون هذا المستنير المنير لغيره الاجزاء الظاهرة اللون وحدها أو مع غيرها، فإن كانت وحدها فهي إنما توجب ظهور اللون في تلك بأن تبيض لإخفاء اللون بأن تحمر أو تخضر. وإن كانت مع غيرها حتى كانت الظاهرة اللون والخفية اللون تأثير في المون تفعلان جميعا هذا خفاء وذلك ظهوراً. فيكون لخفاء اللون تأثير في مجرد لم يؤثر فيما يقابله كما يؤثر ظهور اللون الذي يقولون به لو كان مجرد لم يؤثر فيما يقابله كما يؤثر ظهور اللون الذي يقولون به لو كان

فإن قالوا: إن اللون ظهور الحمرة أيضا والخضرة وغير ذلك من حيث

 <sup>-</sup> قوله: «فان كان هذا ظهور لون آخر» كلمة هذا اشارة الى قوله: «وتارة يشرق منه اذا كان قوياً الضوء مع اللون جميعاً» فلاتففل.

٦- اى الى المقابل. قال الرازى: الثالث ان اللون يوجد من غير الضوء فان السواد قد لايكون مضيئاً وكذلك ساير الالوان. وكذلك الضوء قد يوجد بدون اللون مثل الماء و البلور اذا كانا فى ظلمة ووقع الضوء عليه وحده فانه حينئذ يرى ضوئه فذلك ضوء وليس بلون واذا وجد كل منهما دون الاخر فلابد من التغاير. قال شارح المواقف الضوء الذى فى البياض يماثل فى الماهية الضوء الذى فى السواد كما يشهد به الحس. وهما لايتماثلان فى الحقيقة قطعاً فلايكون ضوء كل منهما عينه بل امر زايد عليه.

هو حمرة وخضرة وإن الخضرة إذا اشتد ظهورها فعلت مثل نفسها ففعلت خضرة وحمرة. فيقال: ما باله إذا كنان قليل الظهور أظهر اللون في الذي يقابله على ما هو عليه على المعنى الذي هو ضوء مجرد فقط، وفَعَل مثل ما يفعله مضيء لو لم يكن له لون، فإذا اشتد ظهوره ابطله أو أخفاه بلون نفسه، فكان يجب أول الامر أن يكون إنما يفعل فيه لونا من لونه قليلا، ثم إذا اشتد فعل فيه كثيرا، فكان كل فعل يفعله إنما هو إخفاء لون ذلك عن جه بلونه وليس كذلك، بل يُظهر أولَ شيء لونَه [ظهارا شديدا. وإنما يُظهر فيه اللونُ الذي في استعداده مبالو حضر مضيء لاخضرة ولاحمرة في فعله، ثم يعود بعد ذلك إذا صار أقوى ظهورا آخذا في إبطال لونه وإخفائه وإلياسه لونا آخر ليس في جبلته والطبيعته. فيكون إذن أحد الفعلين عن شيء غيير الآخر، فيكون مصدر أحد الفعلين عن الضوء الذي لو كان الجسم لا لون له و له ضوء لكان يفعل ذلك مثل بلورة مضيئة، والفعل الآخر يكون من لونه إذا اشتد ظهوره يسب هذا الضوء حتى صار متعديا.

فإنا وإن كنا نقول: إن الضوء ليس هو ظهور اللون، فلا نمنع أن يكون الضوء سببا لظهور اللون وسببا لنقله. ونقول: إن الضوء جزء من جملة هذا المرئى الذي نسميه لونا وهو شيء إذا خالط اللون بالقوة محدث

۱\_اي اظهر لون مقابله .

٢ و ٣ ـ اي المقابل.

٤ـ في تعليقة نسخة: احدهما اظهار اللون الذي في استعداده والاخر ابطال لونه واخفائه والباسه لوناً آخر ليس في جبلته ولا في طبيعته اذا صار اقوى.

٥-اي الاستعداد المخصوص.

منه ما الشيء الذي هو اللون بالفعل بالامتزاح، فإن لم يكن ذلك الاستعداد كان إنارة وبريقا مجرداً. فالضوء كجزء من الشيء الذي هو اللون ومزاج فيه، كما أن البياض والسواد لهما اختلاط مّا تحدث منه تلك الألوان المتوسطة.

واما قول القائل: إن الضوء واللمعان أيضا ليس إلا ظهور اللون، ثم قوله في الأشياء اللامعة في الليل ما قاله، فيُبطَل بأن السراج والقمر كثيرا ما يبطلان لمعان ذلك ويظهران الوانها . فيجب أن يكون نور السراج أشد ظهور لون ، فيجب أن يكون أيضا ما يصير بالسراج ظاهر اللون لايرى له في الظلمة لونه . وليس الأمر كذلك، فإن اللامعات يرى لونها أيضا والليل كما يرى بريقها . فليس ما قالوه بحق .

واما القائل بأن للشمس والكواكب الوانا وأن الضوء يخفى لونها، فيشبه أن يكون الحق أن بعض الاشياء يكون له فى ذاته لون فإذا أضاء اشتدت إضاءته حتى يبهر البصر فلم يميز اللون، ومنه مايكون له مكان

۱\_تامة ای لم یوجد.

٢\_بلالون.

٣\_ اي الوان الاشياء اللامعة .

٤ في تعليقة نسخة: من لمعان الحيوانات اللامعة بالليل.

٥. في تعليقة نسخة: قوله: «فان اللامعات يرى ايضاً لونها» اى يرى بنور السراج يعنى الاشباء المستضيئة بضوء السراج يرى لونها ايضاكما يرى بريقها بالليل حين كون الرائى فى الموضع المظلم بظلمة الليل فلوكان شدة الضوء تمنع البصر فى الظلمة لاضعاف الظلمة اياه عن ادراك اللون لوجب ان لايرى لتلك الاشياء المستضيئة بضوء السراج حين كون الرائى فى الظلمة لون لانالضوء الوقع من السراج على تلك الاشياء اشد ظهورا للون من لمعان الحيوانات اللامعة بالليل فكما يمنع ذلك اللمعان لشدة ظهوره البصر عن ادراك لون الحيوانات اللامعة يجب ان يعنع ما هو اشد مته اعنى ضوء السراج.

اللون الضوء وهو الشيء الذي يكون الضوء له طبيعيا لازما غير مستفاد، وبعض الاشياء مختلط الجوهر من ذلك الأمر، إما اختلاط تركيب أجزاء مضيئة وأجزاء ذوات الوان كالنار، وإما اختلاط امتزاج الكيفيات كما للمريخ ولزحل. وليس يمكنني أن أحكم في أمر الشمس الأن بشيء.

فقد عرفنا حال الضوء وحال النور وحال اللون وحال الإشفاف من حيث هو الإشفاف، فالضوء هو كيفية هي كمال بذاتها للشفاف من حيث هو شفاف، وهو أيضا كيفية ما للمبصر بذاته لا لعلة غيره، ولاشك أن المبصر بذاته العلم عن يحجب عن إبصار ما وراءه، والنور كيفية يستفيدها الجسم الغير الشفاف من المضيء فيكمل بها الشفاف شفافا بالفعل، واللون كيفية تكمل بالضوء من شانها أن تصيّر الجسم مانعا لفعل المضيء فيما يتوسط ذلك الجسم بينه وبين المضيء. فالأجسام مضيئة وملونة وشفافة.

ومن الناس من قال: إن من الأجسام ما يرى بكيفية في ذاتها. ومنها ما يرى بكيفية في غيرها، وجعل القسم الأخير هو الشفاف. وأما القسم الأول فقد جمعله أولا قسمين: أحدهما ما يرى في الشفاف لذاته ا

<sup>1-</sup> قوله: الذاته امتعلق بقوله: اليرى المضمور الذاته واجع الى اماء. والحضوره عطف على لذاته وهو ايضاً متعلق بفعل اليرى الوضمير واجع الى الماء. والمشف افى الموضعين هو الشفاف القسم الاخير، وهو واسطة عامة لكى تصير الاجسام ملونة . ثم مايشترط فى مقابل لذاته وهو قسمان: احدهما مايشترط فى رؤيته الضوء. والنهما مايشترط فى رؤيته الظلمة . وقوله فى الموضعين المع شرط المشف اليعنى مع وجود الشفاف الذى هو واسطة عامة لرؤية الاجسام المرئية سواء كان فى الموضعين الاعمام عينى فى الهوى مثلاً غيرهما، كما قال فى القسم الاول احدهما مايرى فى الشفاف يعنى فى الهوى مثلاً وهكذا المراد من قوله مع شرط المشف فى الموضعين .

ولحضوره وهو المضيء، وثانيهما ماليس كذلك. ثم قسم هذا بقسمين: أحدهما ما يشترط في رؤيته الضوء مع شرط المشف وهو الملون، والثاني مايشترط في رؤيته الظلمة مع شرط المشف كالحيوانات التي تلمع في الليل من حيث تلمع كاليراعة ، وبعض الخشب المتعين وبعض الدود. وقد رأيت أنا بيضة دجاجة بهذه الصفة، وجرادة ميتة بهذه الصفة، وصرارة ميتة بهذه الصفة.

وليست هذه القسمة عمرضية ولاصحيحة، فإن المضيء يرى لذاته في الظلمة وفي الضوء جميعا. فإن اتفق أن كان الرائي في الضوء الذي يفعله وزى، وإن اتفق أن لم يكن فيه رؤى أيضا، كالنار يراها الإنسان في الضوء سواء كان ضوؤها أو ضوء غيرها ويراها في الظلمة.

واما الشمس فإنما ليس يمكننا أن نراها فى الظلمة بسبب أنها حيث تكون مقابلة لبصر الرائى تكون قد ملأت العالم ضوءاً ولم تترك مكاناً مظلما. وأما الكواكب فإنها إنما ترى فى الظلمة، لأن ضوءها يقصر عن ضوء الشمس فلاتضىء الأشياء ولاتنورها، بل لايمتنع أن توجد فقد يمكن أن تكون ومعها ظلمة فترى فى الظلمة لا لأن الظلمة سبب أن ترى

١ ـ اليراعة ذباب يطير بالليل كانه نار (كرمك شبتاب).

٢ المتعفن، نسخة.

٣- الصرّ عبصفور أو طائر في قده أصفر اللون، سمى به لصوته من صرر اذا صاح.
 مجمع البحرين ج٣ ص٣٦٥.

عليقة نسخة: اى المضيئات طبقة والملونات طبقة واللوامع التي تلمع في الليل طبقة. بل القسمة المرضية هي ان اللوامع داخلة في المضيئات.

هـاى يفــعل المضىء الضــوء رؤى المضىء وان اتفق ان لم يكن الراثى في المضىء رؤى
 المضىء ايضا.

هى بالذات، بل يجب أن يعلم أن بعض الأنوار يغلب بعضا حتى لايرى، كما أن ضوء الشمس يغلب ضوء النار الضعيفة وضوء الكواكب ولاترى مضيئة عند ضوء الشمس فلا ترى، لا لاجل الحاجة في رؤيتها إلى الظلمة، بل للحاجة إلى أن تكون في أنفسها مضيئة غير مظلمة بالقياس إلى أبصارنا. فإذا كانت الشمس غائبة ظهرت ورؤيت، لانها صارت مضيئة بالقياس إلى أبصارنا وبحال في أبصارنا.

وربما كان حكم النار والقمر عند ضوء مّا هو اضعف منهما هذا الحكم بعينه. ويجب في ذلك الضوء أن لا يكون موجودا بالقياس إلينا عند ظهور نار او قمر، فيلزم ان تكون ظلمة حتى يظهرا، ويلزم ان لا يكون باهر حتى يرى ويت مكن البصر من إدراك. فانت تعلم أن الهباء الذي في الجوليس من جنس ما لايرى المستنير منه إلا في الظلمة، لكن إن كان الإنسان في الظلمة وقد وقع على هذه الهباءات شعاع الشمس أمكن ان ترى تلك الهباءات ، فإن كان الإنسان في شعاع لم يمكن، وذلك

١- اى الضوء الضعيف.

٢ ـ اي ما كان ضوؤه ضعيفاً.

٣\_ بيان لقوله او يلزم.

٤- فى تعليقة نسخة: قالوا البياض انما يتخيّل من مخالطة الهواء المضىء للاجسام الشفافة المتصغرة جداً كما فى الثلج وزيد الماء فانهما مركبان من اجزاء مائية متصغرة جداً وليس بينها تفاعل يؤدى الى مزاج يترتب عليه لون بل تداخل تلك الاجزاء هواء واشعة فائضة من اجرام العلوية وتتعاكس تلك الاشعة من سطوح بعضها الى بعض ويتراكم الاشعة بعضها على بعض والشعاع المنعكس يشبه البياض فان الشمس اذا اشرفت على حوض من الماء وانعكس شعاعها الى جدار غير مستنير يرى ذلك اللون كانه لون بياض فاذا راى الحس الشعاع المتراكم على تلك الاجزاء يغلط لعدم الفرق بين الشيء وشبهه فيحكم بانه بياض.

لأمر فى بصر الإنسان لا لأمر فى ضوء الهباءات، فإن بصر الإنسان إذا كان مغلوبا بضوء كثير لميرها، وإن لم يكن مغلوبا رآها. وكذلك هذه اللوامع فى الليل ليست جنسا آخر، بل هى المضيئات ويخالفها لافى جملة الطبع، بل فى الضعف ، ولو كانت هذه مخالفة للمضيئات فى جملة الطبع، فالكواكب كذلك.

ولا يتحصل لهذه القسمة محصول صادق، إلا أن يقال: إن بعض المضيئات باهرة لبعض وبعضها مبهورة لبعض. ومعنى ذلك البَهْر ليس تأثيرا منها فيها، بل في إبصارنا، كما أن بعض الصلابات أصلب وبعضها أضعف في الليل نوع أو جنس أضعف في الليل نوع أو جنس مفرد خارج عن الملونات والمضيئات، بل هي من جملة المضيئات التي يبهرها ما فوقها في الإضاءة فلا ترى معها لعجز أبصارنا حينئذ، بل إنما تقوى عليها أبصارنا عند فقدان سلطان الباهرة الأبصارنا من المضيئات.

فإن ذهبوا إلى هذا فالقسمة جيدة، إلا أنهم ليسوا يذهبون إلى هذا بل يوهمون أن المضيئات طبقة، والملوّنات طبقة، وهذه ً طبقة.

ا\_ في تعليقة نسخة: بحيث لايرى في الضوء القوى.

٢ ـ أي اللوامع في الليل.

## الفصل الرابع

## في تأمل مذاهب قيلت في الالوان وحدوثها ٰ

ومما يجب أن نفرغ عنه تامل مذاهب اخر في أمر الألوان والضوء، ما لم نفرغ عنه لم يكن سبيل إلى أن ندل على صحة ما ذهبنا إليه بطريق القسمة.

فنقــول: إن من المذاهب في امـر الألوان مــذهب من يرى أن اللون الأبيض ً أنما هو تكونه من الهواء والضــوء، وأن الأسـود تكوّنه من ضـد

١-راجع ص٢٦ ج٢ ط ١ - ص٨٥ ج ٤ ط ٢ من الاستفار . وفي شرح المواقف: قال بعض من القدماء لاوجود للون اصلاً بل كلها متخيلة .

٢- قوله: قملهب من يرى أن اللون الابيض اهذا المذهب يرى أن اللون لاحقيقة له اصلاً والالوان كلها متخيلة ، وذكر امثلة بما لبس بينها تفاعل اصلاً كزيدالماء والثلج سيما المسحوقات من البلور والزجاج رداً لقول من يقول كالشيخ والفارابي ومن يحذو حدوهما: أن الالوان بالفعل أنما يحدث بسبب النور والاستعدادات الحاصلة في الاجسام من تفاعلها وبالجملة أن الالوان موجودات لا أن كلها خيالات. ثم أن الشيخ ومن ملك سببله لاينكرون حدوث الالوان الدفعية المتخيلة كالمسحوقات المشفة وكقوس قزح . قال صدر المتالهين في الفصل الاول من الباب الثالث من الجواهر والاعراض من الاسفار (٢٨ ج٢ ط١ = ص٨٥ ج٤ ط٢): ذهب بعض الناس الى أن لاحقيقة لللون اصلا بل جميع الالوان من باب الخيالات كما في قوس قزح و الهالة لاحقيقة لللون اصلا بل جميع الالوان من باب الخيالات كما في قوس قزح و الهالة

ذلك، وأن حدوث اللون الأبيض هو من الشفاف إذا انقسم إلى أجزاء صغار ثم ارتكم فإنه يعرض هناك أن تقبل سطوحها النور فتضىء، ولأنها شفافة يؤدى بعضها إضاءة بعض. ولأنها صغار يكون ذلك فيها كالمتصل، ولأن المشف لايرى إلا بلون غيره، فإن شفيفها لايرى، لكن العكوس عن السطوح المتراكمة منها ترى متصلة ويرى الجميع أبيض.

قالوا: ولهذا ما كان زَبد الماء أبيض بمخالطة الهواء، والثلج أيضا أبيض لأنه أجزاء صغار جامدة شفافة خالطها الهواء ونفذ فيها الضوء، والبلور المسحوق والزجاج المسحوق لايشف، وأى هذه اتصلت سطوحها اتصالا لايبطل به انفراد كل شخص منها بنفسه عادت شفافة، والشفاف الكبير الحجم إذا عرض فيه شق ادى ذلك الموضع منه إلى البياض. قالوا: فأما السواد فيشخيل لعدم غور الجسم وعمقه الضوء والاشفاف معا.

ومنهم من جعل الماء سببا للسواد. قال: ولذلك إذا بُلَّتْ هذه الاشياء مالت إلى السواد. قال: وذلك لان الماء يخرج الهواء ولايشف إشفافه

وغيرهما فان البياض انما يتخيل من مخالطة الهواء للاجسام الشفافة المتصغرة جداً لكثرة السطوح المتعاكسة عنها النور بعضها من بعض كما في الثلج. الى ان قال: والمحققون على انها كيفيات متحققة لا متخيلة وان كانت متخيلة في بعض المواضع ايضاً وظهورها في الصور المذكورة بتلك الاسباب لاينافي تحققها وحدوثها باسباب اخرى التي هي باستحالات المواد.

١- اوالبلور المسحوق والزجاج المسحوق لايشفان بل يريان على لون مع ان سطوحهما
 عند الاجتماع لم ينفعل بعضها عن بعض حتى يقال حصل هناك لون (المباحث المشرقية).

۲ـرۋى، نسخة.

ولاينفذ فيه الضوء إلى السطح فتبقى مظلمة. ومنهم من جعل السواد لونا بالحقيقة وأصل الالوان. قال: ولذلك لاينسلخ، وأما البياض فعارض للمشف بتراكمه ولذلك يمكن أن يصبغ. ولايبعد أن يكون المذهب الأول في السواد يؤدى إلى هذا المذهب أيضا، إذ جعل السواد حقيقة ما لايشف من جهة مالايشف وهو حقيقة اللون المنعكس عنه.

وقال قوم: إن الأسطقسات كلها مشفة، وإنها إذا تركبت حدث منها البياض على الصفة المذكورة، وبأن يكون مايلى البصر سطوحا مسطحة من المشف فينفذ فيها البصر، وأن السواد يعرض إذا كان مايلى البصر من الجسم زوايا تمنع الإشفاف للاطراف التي تقع فيها فهى وإن أضاءت فيما لاينفذ فيها الضوء نفوذا جيدا فتظلم.

والذى يصعب من هذه الجملة فصل القول فيه تولد البياض من الضوء، وكون السواد لونا حقيقيا. فإنا نعرف أن المشفات تبيض عند السحق والخلط بالهواء، وكذلك اللخالغ ، والناطف يسيض لاجتماع احتقان الهواء فيه مع الإشفاف الذى فى طبعه، ونعلم أن السواد لايقبل لونا البتة كما يقبل البياض، فكان البياض لإشفافه موضوع ومعرى مستعد، والمعرى عن الكيفيات قابل لها من غير حاجة إلى إزالة شيء،

١-انسائه: روشن شدن و روشن كردن. لازم متعد. (منتهى الارب) فما لاينفذ فيها
 الضوء نفوذاً جيداً يظلم نسخة.

٢- لخلخه: كف صابون و چوبه كه از دست زدن بهم رسد. وفي بحرالجواهر للهروى: اللخلخة بالفتح هي اشباء مركبة يشم بها. وقيل ظرف يصب فيه من مياه الخلاف والوردة والكزبرة وامثال ذلك.

٣- الناطف هو الذي يقال له بالفارسية «قُبُيْده» حلوائي است معروف.

والمشغول بواحدة لايقبل غيرها إلا بزوالها. فهؤلاء قوم يجعلون مخرج الالوان من الإشفاف وغير الإشفاف.

وبإزاء هولاء قـوم آخـرون لايقـولون بالإشـفاف البستة، ويرون ان الاجسـام كلها ملوّنة، وانه لايجوز ان يوجد جسم إلا وله لون. ولكن الثقب والمنافذ الخالية إذا كثرت في الاجسـام نفذ فيـها الشعـاع الخارج من المضيء إلى الجهة الاخرى، ونفذ ايضا شعاع البصر فرؤى ماوراءها.

فأما المذهب الأول فإذا نقول: لعمري إنه قد يظهر من دق المشف وخلطه بالهواء لون أبيض ، ولكن إنما يكون ذلك لافي جسم متصل

١- قال صاحب الشوارق: قال الشيخ ما حاصله انه لاشك في ان اختلاط الهواء بالمشف سبب لظهور البياض ولكنا ندعى ان البياض قد يحدث من غير هذا الوجه كما في الجُصَّ فإنه يبيضٌ بالطبخ في النار وقد يبيضٌ بالسحق والدق مع ان تفرق الاجزاء و مداخلة الهواء فيه اكثرو كما في البيض المسلوق فانه يصير اشد بياضاً مع إن النار لم تحدث فيه تخلخلاً وهوائية بل اخرجت الهوائية عنه و لو فرض أن هوائية داخلت رطوبته فبيّضته لكان خثورة لاانعقاد وكما في الدواء الذي يتخذه اهل الحيلة ويسمونه لبن العذراء فانه يكون من خل طبخ فيه المُرْداسنج حتى انحل فيه ثم صفّى حتى بقى الخل في غاية الاشفاف والبياض و خلط بماء طبخ فيه القليا وصفى غاية التصفية ويبالغ فيها ثم تخلط الماء ان فينعقد المنحل الشفاف من الرداسنج ويصير في غاية البياض كاللين الراتب ثم يجف وماذلك لحدوث وتفرق في شفاف ونفوذ هواء فيه فانه كان متفرقاً منحلاً في الخل و لالتقارب اجيزاء منفرقة وانعكاس ضوء البعض الى البعض لان حدة ماء القليا بالتفريق اولى. واعلم ان كون الالوان ذوات حقائق في الخارج امر ضروري وليس الغرض من هذه الوجوه الا التنسيه عليه وازالة وهم من توهم غيره فلايرد عليها ما اورده الامام في المباحث المشرقية من أن لقائل أن يقول على هذه الوجوه جاز ان يكون لتخيل البياض سبب آخر لانعلمه اذ المفروض انه لا اعتماد على الحسر والا لوجب الحكم بكون الثلج ابيض حقيقة هذاه. شوارق الالهام ج٢ ص٣٠٤. وقال الرازي في المباحث ص ٤٠٧ ج١ : واعلم أن الشيخ ذكر في فصل توابع المزاج من

ومجتمع، بل إنما يظهر ذلك اللون في الركام منه، وأنه إذا جمع وبل زال عنه البياض عند الاجتماع والجفوف. وليس الجص على ما اظنه ويوجبه غالب ظنى أن مايبيض بياضه لذلك فقط، بل لأن الطبخ يجعله بحيث إذا بُل ثم جُف ابيض بياضا شديداً لمزاج يحدث فيه.

والدليل على ذلك آنه لو كان فعل النار في الجص ليس إلا تسهيل التفريق، وأن تسهيل التفريق قد يوصل إلى الهيئة التي ذكر أنها سبب لكون البياض، لكان السحق الكثير المؤدى إلى غاية تصغير الأجزاء يفعل ذلك الفعل في الجص وفي النورة وفي غيره، ولكان المهيئ بالسحق والتصويل إذا اجتمع بالماء فعل فعل الجص من البياض، وليس كذلك.

ثم النفرض أن الجص يتكون فيه ذلك البياض على الصورة المذكورة، فليس كل بياض يحدث على هذه الصفة، فإن البيض إذا سلق يصير بياضه الشفاف ابيض وليس يمكن أن يقال إن النار زادته تخلخلا وتفرقا فإنها قد زادته تكاثفا على حال، ولا أنه قد حدثت فيه هوائة وخالطته.

فأول ذلك أن بياض البيض يصير عند الطبخ أثقل وذلك لما يفارقه من الهوائية.

ثانية الفن الرابع من الطبيعيات انه لم يعلم انه هل يصح البياض بغير هذا الطريق ام لا. واما في ثاني المقالة الثانية من علم النفس فقد قطع بوجود ذلك فقال لاشك ان اختلاط الهواء بالمشف سبب لظهور اللون الابيض ولكنا ندعى ان البياض يحدث من غير هذا الوجه ويدل عليه امور اربعة ....

١\_بل، نسخة.

٢\_ ای طبخ .

٣-سفيده تخم.

وثانيا أنه لو كانت هوائية داخلت رطوبته فبيضته لكانت خثورة لا انعقادا، وقد علمت هذا قبل.

وأيضا فإن الدواء الذي يتخذه أهل الحيلة ويسمّونه لبن العذراء يكون من خل طبخ فيه المرداسنج حتى انحل فيه، ثم صفّى حتى بقى الخل في غاية الإشفاف والبياض، وخلط بماء طبخ فيه القلى، وصفى غاية التصفية حتى صار كأنه دمعة. فإنه إن قصر في هذا لم يلتثم منهما المزاج الذي يطلبونه. فكما يخلط هذان الماءان ينعقد فيه المنحل الشفاف من المرتك يطلبونه. فكما يخلط هذان الماءان ينعقد فيه المنحل الشفاف من المرتك أبيض في غاية البياض كاللبن الرائب، ثم يجف، فليس ذلك لان هناك شفافا عرض له التفرق، فإن ذلك كان متفرقا منحلا في الخل ولا أجزاء مشفة صغارا جدا تدانت وتقاربت، بل إن كان ولابد فقد ازدادت في ماء القلى تفرقا ولا أيضا خالطها هواء من خارج بوجه من الوجوه، بل ذلك على سبيل الاستحالة، فليس كل تولد بياض فيما أحسب على الصفة المذكورة.

ولو لم يكن البياض إلا ضوءا والسواد إلا ما قيل، لم يكن تركيب السواد والبياض إلا آخذا مسلكا واحدا.

بيان هذا: أن البياض يتجه ُ إلى السواد قليلا قليلا من طرق ثلاثة:

١\_غلظت.

٢ في تعليقة نسخة : المرتك كمقعد المرداسنج (القاموس).

٣- في تعليقة نسخة: قال الامام ولان تلك الاجزاء تقاربت حتى ينعكس ضوء بعضها
 الى بعض فان حدة ماء القلى اولى بالتفريق.

٤-قوله: «بيان هذا ان البيباض يتسجه ... ، الشبيخ قدس سره ا بطل المذهب الاول بطريقين: طريق الاتجاه وطريق الانعكاس . اما طريق الاتجاه فننتهى العبارة في بيانه الى قوله: وولو كانت هذه لاتكون الاباختلاط الاجسام» . واما طريق الانعكاس فيبدأ من قول

احدها طريق الغبرة وهو الطريق الساذج، فإنه إذا كمان السلوك ساذجا يتوجه إلى الغبرة ثم منها إلى العودية ، وكذلك حتى يسود. فيكون سالكا طريقا لايزال يشتد فيه السواد وحده يسيرا يسيرا حتى يمحض. والثاني الطريق الآخذ إلى الحمرة، ثم إلى القُتْمة، ثم إلى السواد.

والثالث الطريق الآخذ إلى الخضرة، ثم إلى النيلية، ثم إلى السواد.

وهذه الطرق إنما يجوز اختلافها، لجواز اختلاف ما تتركب عنها الالوان المتوسطة. فإن لم يكن إلا بياض وسواد، ولم يكن أصل البياض إلا الضوء وقد استحال ببعض هذه الوجوه، لم يمكن في تركيب البياض والسواد إلا الاخذ في طريق واحد لايقع الاختلاف فيه إلا وقوعا بحسب النقص والاشتداد فيه فقط، ولم تكن طرق مختلفة. فإن كانت طرق

هذا: وولو كانت هذه لا تكون الاباختلاط الاجسام "الى قوله: وواما للذهب الثانى. "
ثم الاتجاء من البياض الى السواد انما هو على سبيل الحركة واللون الحاصل منه لون
طبيعى باستحالة المادة وليس من قبيل الالوان الدفعية الحاصلة من المسحوقات المشفة
وغيرها مما ذكرها القائل بتخيل الالوان كلها فلا يخفى عليك ما فى النمسك بالاتجاه من
ارغام الخصم وابطال مذهبه وذلك لانه لا يتمشى القول بتخيل الالوان فى الالوان
الطبيعية الحاصلة من الاتجاه، على أن الاتجاه يلزم الخصم بوجوه مذكورة ذكرها الشيخ
ايضاً فبصرة.

قال صدرالمتالهين في آخر الفصل الاول من الباب الثالث من الجواهر والاعراض من الاسفار (ص ٢٩ ج ٢ ط ١ = ص ٨٨ ج ٤ ط ٢): اعلم ان كل ما يحدث من الالوان بسبب طبخ صناعي او نضج طبيعي وبالجملة باستحالة للمادة فهو لون طبيعي كالالوان القزحية يحدث دفعة في محل وان كان بعد حركة مكانية فهو لون غير طبيعي كالالوان القزحية والزجاجية والوان المسحوقات المشفة وكالجمد المكسور باجزاء صغيرة وكلا القسمين موجودان لكن احدهما مادي حاصل بانفعال المادة، والآخر من تعينات النور الحاصل واختلاف ظهوره على الابصار حسب اختلاف المظاهر.

۱\_رنگ چوب قندس.

مختلفة، فيجب أن يكون شوب من غير البياض والسواد مع أن يكون شوبا من مرثى، وليس فى الأشياء شىء يظن أنه مرثى، وليس سوادا ولابياضا ولامركبا منهما إلا الضوء عند من يجعل الضوء شيئا غيرهما. فإن بطل مذهبه امتنع استحالة الألوان فى طرق شتى، وإن أمكنه هذه الاستحالة وجب أن يكون مرثى ثالث خارج عن أحكام البياض والسواد، ولاوجه أن يكون هذا المرئى الثالث موجودا إلا أن يجعل الضوء غير اللون.

فمن هاهنا يمكن أن تركب الألوان فيكون البياض والسواد اذا اختلطا وحدهما كانت الطريقة هي طريقة الاغبرار لاغبر، فإن خالط السواد ضوء فكان مثل الغمامة التي تشرق عليها الشمس ومثل الدخان الاسود تخالطه النار، فكان حمرة إن كان السواد غالبا، أو صفرة إن كان السواد مغلوبا وكان هناك غلبة بياض مشرق. ثم إن كان هناك صفرة خلطت بسواد ليس في أجزائه إشراق حدثت الخضرة. وبالجملة إذا كان الاسود أبطن والمضيء أظهر والحمرة بالعكس أ. ثم إن كان السواد غالبا في الأول كانت قتمة، وإن كان السواد غالبا في الثاني كانت كُراثية تلك الشديدة التي لا اسم لها، وإن خلط ذلك ببياض كانت كهوبة أزنجارية، وإن خلط بالكراثية سواد وقليل حمرة كانت نيلية، وإن خلطت بالحمرة ليلية كانت أرجوانية. فبهذا يمكن تأليف الألوان سواء كان بامتزاج الكيفيات.

۱\_ای اذا کان الاسود اظهر والمضیء ابطن. ۲\_کُهبة بالضم مثل قهبه سفید تیره رنگ.

ولو كانت هذه لاتكون إلا باختلاط الأجسام وقد علم أن السواد لايُصبغ منه الضوء بالعكس جسماً البشة اسود لكان كيجب أن تكون الالوان الخضر والحمر إنما ينعكس منها البياض ولاينعكس من الأجزاء السودشيء، وخصوصا وهي ضعيفة منكسرة.

فإن قيل: فقد نراها تنعكس عن المخلوط. فالجواب أن ذلك لأن الخلط يوجب الفعل والانفعال، ويجب بسبب ذلك امتزاج الكيفية سواء فعلته الصناعة أو الطبيعة. على أن الطبيعة تقدر على الامتزاج الذي على سبيل الاستحالة، والصناعة لاتقدر عليه، بل تقدر على الجمع، فربما أوجبت الطبيعة بعد ذلك استحالة، والطبيعة تقدر على تلطيف المزج الذي على سبيل الخلط وتصغير الاجزاء، والصناعة تعجز عن ذلك الاستقصاء. والطبيعة لاتناهى مذاهبها في القسمة والنسبة قوة وفعلا، والصناعة لايمكن أن تخرج جميع ما في الضمير منها إلى الفعل.

فقد بان من هذا أن البياض بالحقيقة في الأشياء ليس بضوء.

ثم لسنا نمنع أن يكون للهواء تأثير في أمر التبييض، ولكن ليس على الوجمه الذي يقولون ، ولذلك ليس لنا

١- اي اختلاط الاجسام الشفافة بالضوء.

٢\_الضوء فاعل يصيغ، وجسماً مفعوله، ولكان جواب لوكانت.

٣ـ قوله: اليس على الوجه الذي يقولونا يعنى الوجه الذي هو بحسب المخالطة فقط كما
 سيصرح به بعد سطر.

وقوله: «أو على سبيـل الصبغ» لايبعد أن يكون الصبغ فى الموضعين بالنون والعين المهملة بمعنى الصناعة .

وقوله: اما يكذبهم الشباب والشيب، كما قيل بالفارسية:

گویند پس از سیساه رنگی نبود پس ریش سیاه من چرا گشته سفید

٤- التبييض ـ خ.

آن نقـول: إن بياض الناطف كله من الجـهـة التى يقـولون، بل من
 المزاج، فإن الهواء يوجب لونا أبيض لابحسب المخالطة فقط، بل بحسب
 الإحالة أيضا.

ولو كان مذهبهم صحيحا لكان يمكن أن يبلغ بالشيء الأبيض والملون بشدة الترقيق حتى يذهب تراكمه إلى أن يشف أو إلى قريب منه، وهذا ما لايكون.

واما قولهم: إن الأسود غير قابل للون آخر، فإما أن يعنوه على سبيل الاستحالة او على سبيل الاستحالة، فقد كذبوا، ومما يكذبهم الشباب والشيب. وإن عنوا على سبيل الصبغ،

وقوله: ﴿ فَذَلَكَ حَالَ مَجَاوِرَهُ الضَّمِيرِ رَاجِعَ الْيَ الْأَسُودِ. وَكَذَا الضَّمِيرِ فَي ﴿ كَيْفِيتُهُ راجع الى الأسود.

وقوله: «فلا يبعد ان يكون الشيء المسود لا يكون مسوداً تعليل لقوله: «فذلك حال مجاوره لاحال كيفيته». وكل واحد من المسودين على هيأة اسم الفاعل من التسويد. يعنى ان قولهم ان الاسود غير قابل للبياض او اللون الآخر غير صحيح لان المجاور اى البياض وغيره من الالوان غير نافذ في الاسود، لا ان الاسود غير قابل لغيره من الالوان.

ثم قال: •على أن ذلك ليس أيضاً ما لايمكن • يعنى أن أرباب الحيل وأصحاب الاكسير يعملون حيلة في تبييض الاسود فعملهم بالحيلة يكذب القول بأن الاسود غير قابل للون آخر.

قال شارح المواقف: ومما استدل في الشفاء على حصول البياض من غير اختلاط الهواء بالمشف امران: احدهما اختلاط طرق الاتجاه من البياض الى السواد. وثانيهما انعكاس الحمرة والخضرة ونحو ذلك من الالوان فانه لوكان اختلاف الالوان لاختلاف الشفاف بغيره لوجب ان لاينعكس من الأحمر و الاخضر الا البياض لان السواد لاينعكس بحكم التجربة (شرح المواقف ج٥ ص٣٦٩ والمباحث المشرقية ج١ ص٩٥٩). فذلك حال مجاوره لا حال كيفيته. فلا يبعد أن يكون الشيء المسود لا يكون مسودا إلا وفيه قوة نافذ متعلقة قباضة، فيخالظ، وينفذ ويلزم، وأن يكون ما هو موجود في الأشياء البيض بخلاف ذلك في طبعه، فلايمكنه أن يغشى الاسود ويداخله ويلزمه. على أن ذلك ليس أيضا ما لايمكن، فإنه إذا احتيل بمثل الاسفيذاج وغيره حيلة ما حتى يغوص ويتخلل السواد صبغه أبيض.

وأما المذهب الثاني فيإن ذلك المذهب لايستقيم القول به إلا إذا فرض الخلا موجودا، وذلك لأن المسام التي يذكرونها لايخلو إما أن تكون علوءة من جسم أو تكون خالية. فإن كانت علوءة من جسم، فإما أن يكون ذلك الجسم يشف من غير مسام، أو تكون له أيضا مسام، وينتهى لامحالة: إما إلى مشف لا مسام له، وهذا خلاف قولهم. وإما إلى خلاء، فيكون مذهبهم يقتضى وجود الخلاء، والخلاء غير موجود.

ثم بعد ذلك فإنهم يقولون: إنه ليس كل مسام تصلح لتخييل الإشفاف، بل يجب ان تكون المسام مستقيمة الاوضاع من غير تعريج تحتى تنفذ فيه الشعاعات على الاستقامة. فلنخرط كرة من جَمَد، بل من بلور، بل من ياقوت أبيض شفاف، فهذه المسام التي تكون فيها شفافة مستقيمة مَبْها تكون كذلك أيضا عرضا،

۱ ـ سفيد آب .

٢- في تعليقة نسخة: اى الذين لايقولون بالاشفاف والقائلون بالثقب والمنافذ في
 الاجسام.

٣\_ اي من غير ميل وانعطاف .

٤- في تعليقة نسخة: هب لفظ يوناني بمنى نعم ثم استعمل بمعنى سلم. اي سلمناها.

وهل تكون كذلك قطرا ومن أى جهة أثبتً، فكيف تكون مستقيمات تداخل مستقيمات فتكون من أى جهة تأملتها لاتنعرج. فمن الضرورة أن يعرض من بعض الجهات خلاف الاستقامة ووقوف الأجزاء التي لامسام لها في سمت الخطوط التي تتوهم خارجة على الاستقامة من العين أو يكون الجسم خلا كله، وهذا محال. فيجب أن تكون الكرة إذا احتلف منك المقامات في استشفافها يختلف عليك شفيفها ضرورة.

ثم كيف يكون حال جسم فيه من المسام والمنافذ مايخفى لونه حتى تراه كانه لالون له، وله فى نفسه لون، ولايستر لونه شيئا ملصقا عا وراءه، بل يؤدى ماوراءه بالحقيقة. فإن احدث سترا فإنما يحدث شيئا، كانه ليس، فتكون لامحالة الثقب التى فيه اكثر كثيرا من الملا الذى فيه، فكيف يجوز أن يكون لها استمساك اليافوت وهو كله فرج. ولو أن إنسانا احدث فى الياقوت منافذ ثلاثة أو أربعة، ثم حمل عليه بأضعف قوة لانرض ولانكسر؛ فهذا المذهب أيضا محال.

فالألوان إذن موجودات، وليس وجودها أنها أضواء، ولا الأضواء ظهورات لها، ومع ذلك فليست هي مما هي بالفعل بغير الأضواء. والمشف أيضا موجود، وهذا ما أردنا بيانه إلى هذه الغاية. وقد بقى علينا أن نخبر عن حال الإبصار أنه كيف يكون، ويتعلق بذلك تحقيق كيفية تادى الأضواء في المشف.

## الفصل الخامس

## فى اختلاف المذاهب فى الرؤية وإبطال المذاهب الفاسدة بحسب الأمور أنفسها

فتقول: إن المذاهب المشهورة في هذا الباب مذاهب ثلاثة، وإن كان

1- في تعليقة نسخة: اعلم ان الابصار بخروج الشعاع لكن لاعن الراثي بل عن المرثي. وظئي ان اعتقاد المتقدمين كان كذلك ولكن لما اطلقوا القول وقالوا ان الابصار بخروج الشعاع ولم يتقيدوا بخروجه عن المرثي توهم ان مرادهم خروج الشعاع عن الرائي. ولما كان كذلك فالاعتراضات التي اوردت على خروج الشعاع كلها مندفعة. واعلم ايضا ان القائلين بالانطباع ايضا مذهبهم عين هذا المذهب لان الضوء الخارج عن المرثي الحامل لحورة المرثي اذا انطبع في البصر يتحقق الابصار فالمذهبان يرجعان الى امر واحد. قال ابن هيشم في المناظر والمرايا في الفصل السادس من المقالة الاولى: قد تبين عا تقدم ان اضواء الاجسام المضيئة تصدر الى كل جهة يقابلها فاذا قابلت البصر وردت الاضواء الى سطح البصر وقد علم من خاصية الضوء تاثيره في البصر فاخلق ان يكون أدراكه للاضواء على يرد منها اليه. وتبين ان صورة لون الاجسام يصحب الضوء دائماً أدراكه للاضواء بما يرد منها اليه. وتبين ان صورة لون الاجسام يصحب الضوء دائماً عازجة له انتهى. واعلم ان لابن هيشم في تلك الرسالة عبارات كثيرة صريحة دالة على عليه فليراجم تلك الرسالة.

وقال الرازي في المباحث ص٢٩٩ ج٢ : المذاهب المشهورة بين الحكماء في الابصار ثلاثة : الاول قول من يقول انه يخرج من العين جسم شعاعي على هيئة مخروط راسم

كل مذهب منها يتفرع:

احدها مذهب من يرى أن شعاعات خطية تخرج من البصر على هيئة مخروط يلى راسه العين وقاعدته المبصر ، وأن أصحها إدراكا هو السهم منها ، وأن تبصّر الشيء هو فعل السهم فيه .

ومنها مذهب من يرى أن الشعاع قد يخرج من البصر على هيئة، إلا أنه لايبلغ كثرته أن يلاقى نصف كرة السماء إلا بانتشار يوجب انتشار الرؤية. لكنه إذا خرج واتصل بالهواء المضيء، صار ذلك آلة له وادرك بها.

ومنها مذهب من يرى انه كما أن سائر المحسوسات ليس يكون إدراكها بان يرد عليها شيء من الحواس بادراً إليها متصلا بها أو مرسلا رسولا إليها، كذلك الإبصار ليس يكون بان يخرج شعاع البتة فيلقى المبصر، بل بان تنتهى صورةً المبصر إلى البصر بتادية الشفاف إياها.

وقد استدل الفريقان الاولان وقالا: إنما جاز في سائر الحواس أن تاتيها الحسوسات، لانها يصح إدراكها بالملامسة كاللمس، وكالذوق،

فى العين وقاعدته يلى المبصر والادراك التام انما يحصل من المواضع الذى هو موضع سهم هذا الخروط. المذهب الشانى من يقول الشعاع الذى فى العين يتكيف الهواء بكيفيته ويصير الكل آلة فى الادراك. المذهب الثالث ان الابصار انما يحصل بانطباع الشباح المرئيات بتوسط الهواء المشف فى الرطوبة الجليدية انتهى. وقال صدر المتالهين فى شرحه للهداية ص١٩٨٨: والاشراقيون قالوا لاشعاع ولا انطباع وانما الابصار بمقابلة المستنير للضوء الباصر الذى فيه رطوبة صقيلة فاذا وجدت هذه الشروط مع زوال المانع يقع للنفس علم حضورى اشراقى على المبصر فتدركه النفس مشاهدة ظاهرة جلية.

<sup>1</sup>\_نقل، نسخة. 2\_الا انه لايبلغ من كثرته، نسخة.

وكالشم الذى يستقرب الرواثح بالتنشق ليلاقيه وينفعل به، وكالصوت الذى ينتهى به التموج إلى السمع. ثم أن البصر ليس يمكن فيه ذلك لان المرئى منفصل، ولذلك لايرى المقرّب منه ولا أيضا من الجائز أن ينتقل إليه عرض موجود في جسم مرئى أعنى لونه وشكله، فإن الاعراض لاتنتقل. فإذا كانت الصورة على هذا، فبالحرى أن تكون القوة الحاسة ترحل إلى موضع المحسوس لتلاقيه. ومحال أن تنتقل القوة إلا بتوسط جسم يحملها فلايكون هذا الجسم إلا لطيفا من جنس الشعاع والروح، فلذلك سميناه شعاعا.

ولوجود جسم مثل هذا في العين مايري الإنسان في حال الظلمة أن نورا قد انفصل من عينيه وأشرق على انفه أو على شيء قريب يقابله.

وأيضا فإن الإنسان إذا صيح ودعاه دهش الانتباه إلى حك عينيه فإنه يتراءى له شعاعات قدام عينيه .

وأيضا فإن الثقبة العنبيّة تمتلىء من إحدى العينين إذا غمضت الاخرى، وفي التحديق المفرط أيضا فلامحالة أن جسما بهذه الصفة ينصبّ إليهاً.

١- قال الرازى: واما البصر فليس كذلك لانه لايرى مايكون فى غاية القرب منه فضلاً عما يكون ماسأ له ولابد من الملاقاة فهى اما ان يكون لانه ينتقل من المحسوس عرض والانتقال عليه محال فتعين الثانى. المباحث المشرقية ج٢ ص٣٠٢.

٢- قال بهمنبار فى التحصيل: الابصار اما بان ينفذ من البصر شىء الى المبصر او بان ينفط عنه البصر وهذا الشىء الذى يجوز ان يخرج عن البصر لايصع الا ان يكون جسماً اذا الاعراض لايصع عليها الانتقال و محال ان يخرج عن البصر شىء شعاعى يقع على المبصر لانه اما ان يكون الخارج يصل الى المبصر فيدركه واما ان يكون الشفاف آلة فى ان يستحيل الى جنسه او فى ان يكون مؤديا. اما القسم الاول فاستحالته ظاهرة

ثم أن الفرقة الثانية استنكرت أن يكون جسم مثل العين يسع من الشعاع مايتصل خطا واحدا بين البصر والكواكب الثابتة فضلا عن خطوط تنتهى إلى مايرى من العالم، وخصوصا ولايرى مايرى منها إلا متصلا مستوى الاتصال، فيجب أن يكون ما يرى به متصلا.

واستنكرت ايضا ان يتحرك هذا الشعاع الخارج فى زمان غير محسوس حركة من العين إلى الثوابت، وقالت يجب ان تكون نسبة زمان حركتك نحو شىء بينه وبينك ذراعان إلى زمان الحركة إلى الكواكب الثابتة نسبة المسافتين، فيجب أن يظهر بين الزمانين اختلاف.

وربما احتج بهذا اصحاب المذهب الشالث ايضا على اصحاب الشعاع الخطى.

ولم يعلموا أن هذا فاسد، وذلك لانه يمكن أن يفرض زمان غير محسوس قصرا أو اكثر زمان غير محسوس قصرا، فتجعل "فيه الحركة

وذلك لانه من المحال ان يخرج من البصر جسم متصل يملا نصف العالم وينتهى الى كرة الكواكب الثابتة ثم كما ينطبق الجفن يعود البه ثم اذا فتح مرة اخرى خرج مثله كانه واقف على نية المغمض. وان كان هذا الجسم الخارج منتشراً لم يدرك البصر بكلبته بل انما يدرك مايقع منه عليه وايضاً فلوكان ادراك الشيء على الصفة المذكورة اعنى بشيء يخرج من البصر لكان وجب ان يرى الشيء المبعيد في غاية البعد بشكله وعظمه والرؤية تتم بوصوله اليه. وايضا فانه لوكان هذا المشعاع كخط جسماني لكان وجب عند هبوب الرياح ان يصرفه عن المحاذات الى غير المحاذات ثم كيف ينفذ هذا الجسم في الافلاك وهي لاتقبل الحرق. وايضاً فان حركة هذا الجسم يكون طبيعية لامحالة فيجب ان تكون الى جهة واحدة وليس كذلك عندهم.

١\_ في تعليقةنسخة: اي القائلون بتكيف الهواء بكيفية الشعاع.

٢ ـ اى الانطباع.

٣ فتحصل، نسخة.

التى للشعاع إلى الثوابت، ثم يمكن أن ينقسم هذا الزمان إلى غير النهاية فيمكن أن يوجد فيه جزء أو بعض نسبته إليه نسبة المسافة المستقصرة إلى المسافة المستبعدة، فيكون الزمانان اللذان بينهما البعد كلاهما غير محسوسين قصرا.

لكن لأصحاب الشعاعات حجة في حلها أدنى صعوبة وهو قولهم: إن المرايا تشهد بوجود هذه الشعاعات وانعكاسها، وذلك أنه لايخلو: إما أن يكون البصر تتأدى إليه صورة المرآة وقد تتادى إليها صورة المرئى متمثلة متشبحة فيها، وإما أن يكون ما نقوله من أن الشعاع يخرج فيلقى المرآة ويصير منها إلى أن يلقى ماينعكس عليه على زاوية مخصوصة . وإذا بطل القول الأول، بقى القول الثاني.

ومما يتضح به بطلان القول الأول أنه لو كانت هذه الصورة متشبحة في المرآة لكانت لامحالة تتشبّح في شيء بعينه من سطحها، كما إذا انعكس الضوء واللون معا فتاديا في المشف إلى غير الحامل الأول لهما فإنما يتمثّل المتادى من ذلك في بقعة واحدة بعينها يرى فيها على اختلاف مقامات الناظرين. وليس الشبح الذي في المرآة بهذه الصفة، بل ينتقل فيها بانتقال الناظر، ولوكان إنما ينتقل بانتقال المرثى فقط لم يكن في ذلك إشكال. وأما انتقال بانتقال الناظر فدليل على أنه ليس هناك بالحقيقة موضع تتشبح فيه الصورة. ولكن الناظر إذا انتقل انتقل مسقط الخط الذي إذا انعكس فيه المرئى فعل الزاوية الخصوصة فراى بذلك الخط بعينه المرثى وراى جزءا من المرآة آخر، فتخيل أنه في ذلك الجزء الاخر من المرآة، وكذلك جزءا من المرآة آخر، فتخيل أنه في ذلك الجزء الاخر من المرآة، وكذلك

١ ـ في تعليقة نسخة: من ذلك الشيء الذي وقع علبه خط الانعكاس.

لايزال ينتقل' .

وقالوا: ومما يدل على صحة هذا أن الناظر الذى للإنسان قد ينطبع فيه شبح مرثى ينعكس عنه إلى بصر ناظر حتى يراه هذا الناظر الثانى، ولايراه صاحب الحدقة التى تمثل فيها الشبح بحسب التخيل، ولو كان لذلك حقيقة انطباع فى ناظره لوجب على مذهب اصحاب الاشباح أن يتساوى كل منهما فى إدراكه، فإن عندهم أن حقيقة الإدراك تمثّل شبح فى الناظر فيكون كل من تمثّل فى ناظره شبح رآه.

قالوا: فمن هذا نحكم ونقول إن الناظر في المرآة يتخيل له في المرآة أنه يرى صورته وليس كذلك، بل الشعاع إذا لاقى المرآة فادركها كر منعكسا فلاقى صورة الناظر فادركها، فإذا راى المرآة ونفسه في سمت واحد من مخرج الخط الشعاعي يتخيل أن أحدهما في الآخر.

قالوا: والدليل على أن ذلك ليس منطبعا في المرآة أنه يرى المرثى في المرآة بحيث لايشك أنه ليس في سطح المرآة، وإنما هو كالغائر فيه والبعيد عنه. وهذا البعد لايخلو إما أن يكون بُعداً في غور المرآة، وليس للمرآة ذلك البُعد، ولاأيضا إن كان لها ذلك الغور كانت المرآة بما يرى مايتشبح في باطنها، فبقى أن يكون ذلك البُعد بُعدا في خلاف جهة غوره فيكون بالحقيقة إنما أدرك الشيء بذلك البعد من المرآة، فلايكون قد انطبع شبحه في المرآة.

فيلزمنا أول شيء أن نبطل المذهبين الأولين، فنثبت صحة مذهبنا وهو الثالث، ثم نكّر على هذه الشبهة فنحلها.

۲\_مردمك چشم.

فنقول: إن الشيء الخارج من البصر لا يخلو إما أن يكون شيئاً ما قائم الذات ذا وضع، فيكون جوهرا جسمانيا؛ وإما أن يكون شيئا لا قوام له بذاته وإنما يقوم بالشيء المشف الذي بين البصر والمبصر، ومثل هذا الشيء فلا يجوز أن يقال له بالحقيقة: إنه خارج من البصر، ولكن يجب أن يقال: إنه انفعال للهواء من البصر، ويكون الهواء بذلك الانفعال معينا في الإبصار، وذلك على وجهين: إما على سبيل إعانة الواسطة، وإما على سبيل إعانة الآلة.

وقبل الشروع فى التفصيل، فإنى احكم حكما كليا أن الإبصار ليس يكون باستحالة فى الهواء إلى حالة تعين البصر البتة، وذلك لأن تلك الحالة لامحالة تكون هيئة فى الهواء ليست معنى إضافيا بحسب ناظر دون ناظر. فإنا لاغنع وجود هذا القسم، بل نقول لابد منه، ولابد من إضافة تحدث للهواء مع الناظر عند نظره بتلك الإضافة يكون الإبصار فانا إنما نمنع وجود حالة وهيئة قارة فى نفس الهواء وذاته يصير بها الهواء

<sup>1-</sup> قال صدر المتالهين في تعليقة على شرح حكمة الاشراق: ولقائل أن يقول اذا حصلت المقابلة بين البصر الصحيح والمبصر يحدث بينهما جسم شعاعي دفعة ويكون به الرؤية وهذا الجسم الشعاعي مجرد عن المادة فيداخل وينفذ في الاجسام اللطيفة ولاتفاوت في مداخلته اياها بين أن يكون لينة أو صلبة بعد أن كانت صافية غير مكدرة لان مداخلته اياها ليست بالحركة والزمان ولاتفاوت أيضا بين القريب والبعيد في اصل مواصلته لها لان فيضانه دفعي بلامادة وحركة وزمان ولفظ الخروج والنفوذ والمداخلة والانبساط كلها مجازات اطلقها هذا القائل تسامحاً وانحا الفرض اصل حدوث الشعاع على شكل الخروط الذي راسه عند البصر وقاعدته عند سطح المرتي. (شرح حكمة الاشراق ص ٢٦٨).

٢\_وانما نمنع، نسخة.

ذاكيفية أو صفة في نفسه وإن كانت لاتدوم له ولاتوجد عند مفارقة الفاعل أو توجد لان مثل هذه الهيئة لايكون له بالقياس إلى بصر دون بصر، بل يكون موجودا له عند كل شيء، كما أن الابيض ليس أبيض بالقياس إلى شيء دون شيء، بل هو أبيض بذاته وأبيض عند كل شيء وإن كان لايبقى أبيض مع زوال السبب المبيض.

ثم لا يخلو إما أن تكون تلك الهيئة تقبل الشدة والضعف فتكون اضعف واقبوى، او تكون على قدر واحد. فإن كان على قدر واحد فلا يخلو: إما أن تكون العلة الموجبة تقبل الأشد والأنقص أو لاتقبل، فإن كانت طبيعة العلة تقبل الأشد والأنقص وتلك الطبيعة لذاتها تكون علة، فيجب أن يتبعها المعلول في قبول الأشد والأنقص. فإنه من المحال أن يفعل الضعيف الفعل الذي يفعل القبوي نفسه إذا كانت قوته وضعفه أمرا في طبيعة الشيء بما هي علة. فيجب من ذلك أن القوى المبصرة الفاعلة في الهواء إذا كثرت وإزدحمت، كان حدوث هذه الحالة والهيئة في الهواء اقوى وإن يكون قوى البصر أشدٌ في إحالة الهواء إلى هذه الهيشة من ضعيف البصر، وخصوصا وليس هذا من باب مالايقبل الأشد والأضعف لانه من باب القُوي والحالات في القوي. ولاتكون قوتها كما ذكرنا بقياس بصر دون بصر، بل بنفسها كما قلنا، فيجب أن يكون ضعفاء الإبصار إذا اجتمعوا رأوا اقوى وإذا تفرقوا رأوا أضعف، وأن ضعيف البصر إذا قعد بجنب قوي البصر رأى أشد، وذلك لأن الهواء يستحيل إلى تلك الهيئة كيف كانت للجتماع العلل الكثيرة والقوية استحالةً

<sup>1</sup>\_في تعليقة نسخة : مراده انه ليس الابصار لاجل حدوث كيفية في الهواء. ٢\_اي واسطة كانت او آلة.

أشد، فيكون أداؤه لصورة ومعونته في الإبصار أقوى، وإن كان ضُعف نفس البصر يزيد خللا في ذلك فاجتماع الضُعفين معا ليس كحصول ضُعف واحد، كما أن ضعيف البصر لايستوى حال إبصاره في الهواء الكدر والهواء الصافى، لأن الضعيف إذا وجد معونة من خارج كان لامحالة أقوى فعلا. ثم نحن نشاهد ضعيف البصر لايزيده اقتران أقوياء البصر به، أو اجتماع كثرة ضعفاء البصر معه شيئا في إبصاره، فبين أن المقدم باطل.

ولنعد إلى التفصيل الذى فارقناه فنقول: إنه لا يخلو الهواء حينئذ إما أن يكون آلة، وإما أن يكون واسطة، فإن كان آلة فإما أن تكون حساسة، وإما أن تكون مؤدية. ومحال أن يقول قائل: إن الهواء قد استحال حساسا حتى أنه يحس الكواكب ويؤدى ما أحسه إلى البصر. ثم ليس كل ما نبصره يلامسه الهواء، فإنا قد نرى الكواكب الثابتة والهواء لا يلامسها، وما أقبح بنا أن نقول: إن الأفلاك التى في الوسط أيضا تنفعل عن بصرنا وتصير آلة له كما يصير الهواء آلة، فإن هذا ما لايقبله عاقل محصل.

أو نقول: إن الضوء جسم مبثوث في الهواء، والفلك يتحد بابصارنا ويصير آلة لها، فإن ساعدنا على هذا القبيح فيجب أن لانرى كلية جسم الكواكب بعد تسليمنا باطلا آخر وهو أن في الفلك مسامً ، وذلك لانه لاتبلغ مسامهما أن تكون أكثر من نصف جرمهما، فيجب أن تكون الكواكب المنظور إليها إنما ترى منها أجزاء ولاترى اجزاء. ثم ما أشد قوة

١ ـ مسام الجسد ثقبه .

٢ ـ اي الهواء والفلك.

إبصارنا حتى تحيل الهواء كله والضياء المبثوث في أجسام الأفلاك بزعمهم إلى قوة حساسة أو أية قوة شئت .

ثم الهواء والضوء ليسا متصلين ببصر دون بصر، قَلمَ يؤديان مايحسّانه إلى بصر دون بصر. فيإن كان من شرط البصر الذي يرى أن يقع فى مسامتة المرثى حتى يؤدى حينتذ الهواء إليه ما أحس، فليس إحساس الهواء بعلة لوصول المحسوسات إلى النفس، ولكن وقوع البصر من المبصر على نسبة وتوسط الهواء بينهما. فإن كان الهواء يحس بنفسه ويؤدى أيضا فما علينا من إحساسه فى نفسه، بل إنما المنتفع به فى أن نحس نحن تاديته المرثى إلينا. ولانبالى أنه يحس فى نفسه أو لايحس فى نفسه، اللهم إلا ان يجعل إحساسه لإحساسا، فيكون الهواء والفلك كله يحس لأجلنا.

واما إذا لم يجعل ذلك آلة، بل واسطة تنفعل أولا من البصر ثم يستتم كونها واسطة، فبالحرى أن نتأمل أنه أى انفعال ينفعل حتى يؤدى؟ أيأن تقبل من البصر قوة حياة وهو اسطقس بسيط، هذا لايمكن. أو يصير بالبصر شافا بالفعل. فالشمس أقوى من البصر في تصبيره شافا بالفعل واكفى، فليت شعرى ماذا يفعل البصر بهذا الهواء. وإن كان البصر يسخنه، فيجب إذن برد الهواء أن يمنع الإبصار أو يبرده، فيجب إذا سخن أن يمنع الإبصار أو يبرده، فيجب إذا سخن ان يمنع الإبصار أو يبرده، فلحب إذا سخن التي يستحيل بها الهواء أسباب غير البصر إن اتفقت كفت الحاجة إلى المتي يستحيل بها الهواء أسباب غير البصر إن اتفقت كفت الحاجة إلى إصالة البصر أو عساه لا يُحدث باصية غير منطوق إشفافا ولاكيفية ذات ضد من المعلومات، بل يُحدث خاصية غير منطوق بها، فكيف عرفها أصحاب هذا المذهب، ومن أين توصلوا إليها.

اما نحن فقد قدمنا مقدمة كلية تمنع هذه الاستحالات كلها سواء كانت

منسوبة إلى خاصية أو طبيعة، منطوق بها أو غير منطوق بها. وبعد ذلك فإنا نظن أن الهواء إذا كان شفافا بالفعل وكانت الألوان الوانا بالفعل وكان البصر سليما، لم يحتج إلى وجود شيء آخر في حصول الإبصار.

ولنضع الآن أن الخارج جوهر جسماني شعاعي كما يميل إليه الاكثر منهم فنقول: حينثذ إن أحواله لاتخلو عن أربعة أقسام:

إما أن يكون متصلا بكل المُبصرِ وغير منفصل عن المُبصرِ .

وإما أن يكون متصلا بكل المبصر ومنفصلا عن المبصر .

وأما أن يكون متصلا ببعض المبصر دون بعض كيف كمان حاله مع المبصر.

وإما أن يكون خارجا عن المبصر وغيره متصل بالمبصر.

فأما القسم الأول فإنه محال جدا، أعنى أن يخرج من البصر جسم متصل يملا نصف العالم ويلاقى الأجسام السماوية، ثم كما يطبق الجفن يعود إليه، ثم يفتح فيخرج آخر مثله، أو كما يطبق تعود الجملة إليه، ثم كما يفتح مرة أخرى تخرج عنها ، حتى كانها واقفة على نية المغمض.

ثم كيف لايرى الشيء البعيد بشكله وعظمه إن كانت الرؤية بوصوله إليه وملامسته إياه. فإن العظم اولى بأن يدرك بالملامسة بتمامه من اللون، لان الشعاع ربما يفرق ويُهلهل أفروي اللون كما يرى الخلط من اللون، وأما القدر فرآه حينشذ كما يرى الخلط من المقدار والخلط من المقدار الجسماني، وإن كان متخلخلا كأنه مركب من مقدار جسماني ومن

١-اي سواء كان منفصلاً عنه ام لافهذا قسمان.

٢\_تخرج عنه ـ ظ ـ اى تخرج الجملة عن الجفن.

٣ـ هَلَهُلَ كَجِعفر جامه تنك بآفته وموى تنك نرم و شعر رقيق، معرّب است.

لاشىء اولاجسم لاينقص من عظم كليته ولا تنفعهم الزاوية التى عند البصر. إنما ينفع ذلك أصحاب الأشباح إذ يقولون: إن الشبح يقع على القطع الواقع فى الخروط الموهوم عند سطح الجليدية الذى رأسه فى داخل. فإن كانت الزاوية أكبر لأن الشىء أقرب كان القطع أعظم والشبح الذى فيه أعظم، وإن كانت الزاوية أصغر لأن الشىء أبعد كان القطع أصغر والشبح الذى فيه أصغر. وأما على مذهب من يجعل المبصر ملموسا بآلة البصر فما تغنى هذه الزاوية.

وأما القسم الثانى فهو أظهر بُعدا واستحالة، وهو أن يكون ذلك الخارج يفارق المبصر ويمضى إلى الفرقدين ويلمسهما ولا وصلة بينه وبين المبصر فيحس المبصر بما إحس هو ، ويكون كمن يقول: إنّ لامساً يقدر أن يلمس بيد مقطوعة وأن الحية يتأدى إلى بدنها مايلمسه ذنبها المقطوع المفصول عنها وقد بقى فيها الحس ، إلا أن يقال إنه أحال المتوسط وحمله وسالة إلى المبصر فيكون الهواء مؤديا مستحيلا معا، وقد قلنا على هذا بما فيه كفاية . وإن كان متصلا ببعض المبصر وجب أن لايراه كله ، بل مايلاقيه منه فقط. فإن جعل مستحيلا إلى

١\_ فان الخروط حينئذ ناقص اذ راسه في داخل العين كما صوّروه.

٢- اى الخارج المفارق.

٣ وقد بقى فيه ، نسخة . اى فى الذنب . وارى انّ الصواب "فيهما" بتثنية الضميراى وقد بقى في اليد المقطوعة والذنب المقطوع الحس .

٤- اى ذلك الخارج المفارق للمبصر بالكسر.

٥ ـ اي المرثم (المتوسط).

٦ في تعليقة نسخة: هذا هو القسم الثالث.

٧\_ فان جعل الهواء مستحيلاً، نسخة.

طبيعته وصار معه كشىء واحد فما الذى يقال فى الفلك، إذا أبصرناه، أترى الفلك يستحيل أيضا إلى طبيعة ذلك الشعاع الخارج ويصير حساسا معه كشىء واحد حتى يلاقى كوكب زحل بكليته فيراه والمشترى وسائر الكواكب العظام، وهذا ظاهر الفساد بعيد جدا. ثم قد قلنا فى فساد هذه الاستحالة ماقلنا.

فإن قالوا: إن الهواء المشف ليس يتحد به كشىء واحد ولكن يستحيل إلى طبيعة مؤدية، فما يلاقيه الشعاع يدركه الشعاع، وما لايلاقيه يؤدى إليه الهواء صورته باستحالة عرضت له.

ف اول جواب ذلك أن الهواء لم لايستحيل عن الحدق وحدها ويؤدى إليها إن كان من شأنه الأداء فلا يحتاج إلى جسم خارج ".

وأما ثانيا فقد فرغنا من بيان استحالة هذه الاستحالات.

وأما ثالثا فإن الهواء المنوسط بين خطين خارجين يجب أن يودى إلى كل خط منهما مايؤدى إلى الآخر فيكون آخرالاً مرقد تأدى إلى جملة الشعاع من جملة الهواء المتخلل للخطوط صورة المحسوس مرتين أو مرارا، فيجب أن يرى المحسوس مرتين أو مرارا وخصوصا أن كان على ما في بعض مذاهب القوم من أن الخطوط لاتدرك بنفسها، بل بما يؤدى إليها الهواء.

ثم إن كان الاداء إلى الحدقة من الجميع اعنى الخطوط والهواء معا

١ ـ اي طبيعة الشعاع.

٢- في تعليقة نسخة: اى عن الشعاع الذى في الحدقة من غير ان يخرج الشعاع عنها.
 ٣- وهو الشعاع الخارج من البصر.

٤ مراراً خصوصاً، نسخة مصحّحة.

فالهواء مؤد للاشباح على مثل ماقال المعلم الأول. ومن عرف أن لاخلاء وإن أجرام الأفلاك مصمتة لافرج فيها ولافطور عرف أن ذلك مستحيل لايمكن وأنه لايمكن أن ينفذ فيها هذا الخارج، بل كيف ينفذ هذا الشعاع في الماء إن لم يكن فيه خلاء حتى يلاقى جميع الأرض تحته ويراه وهو متصل، والماء لايربو حجمه لما خالط منه. وإن كان هناك خلأ، فكم يكون مقدار تلك الفرج الخلائية التي تكون في الماء مع ثقل الماء ونزوله في الفرج وملته إياها. فيرى أن الماء فرج كله أو أكثره أومناصفه حتى يمكن الخارج أن ينفذ إلى جميع ما في قعر الماء ويلاقيه ويماسه وهو غير منقطع عن البصر، وإن انقطع فذلك اعجب.

فإن قال قائل: إنا نرى الشيء القليل ينفذ في الماء الكثير حتى يستولى على كليته مثل الزعفران يصبغ قليله كثيرا من الماء.

فنقول: إن انصباغ الماء الكثير بالزعفران القليل لا يخلو من وجهين: إما أن يكون الصبغ الحادث في الماء غير موجود إلا في الاجزاء الزعفرانية واجزاء الماء بحالها، وإما أن تكون اجزاء الماء استحالت أيضا في نفسها إلى الصبغ كما تستحيل إلى الحر والبرد والرائحة، لا أن جوهرا داخلها، إما استحالة إلى صبغ خيالي، اعنى بالخيالي كما ترى على سطح الماء شبح شيء ملقى فيه غير محاذ للبصر، وكما يتخيل من الماء أنه على لون إنائه، وذلك مما إذا كثر وعم أرى جميع وجه الماء بذلك الصبغ وهو فيه قليل.

فإن كان هذا الانصباغ على مقتضى القسم الآخر أ فلامنفعة لهذا

١- في تعليقة نسخة: فهذا في الحقيقة قول بالشبح والانطباع لاغير.
 ١القسم الاخير، نسخة. أي القسم الثاني.

الاعتراض في الغرض، لان الماء يكون قد استحال او تشبع لا ان الصبغ القليل الفدار من كثير القوة قليل المقدار . وبالجملة إن كان حال الهواء في استحالته عن الاشعة هذه الحال ، عرض ماسلف منا منعه ، ووجب ان تكون الاشعة إذا كثرت جداً ازداد الهواء استحالة نافعة في الإبصار . وإن كان على سبيل التادية دون الاستحالة فطبيعة الهواء مؤدية للاشباح إلى القوابل فليؤد أيضا إلى الإبصار .

وإن لم يكن على مقتضى القسم الثانى، بل على سبيل القسم الأول، فإنا لا يمكننا أن نشك فى أن الماء متجز بين أجزاء الزعفران والزعفران متجز بين أجزاء الزعفران والزعفران اجزاء الماء، وأن أجزاء الماء وأن أجزاء الماء وأن بين كل جزئين من أجزاء الزعفران متواليين ماء صرفاً، وأن هذه المياه الصرفة فى أكثر المواضع التى بين جزئى الزعفران أعظم كثيرا من أجزاء الزعفران، حتى تكون نسبة الاجزاء إلى الاجزاء إذا أخذت واحدا إلى الآخر كنسبة الكل إلى الكل. فإذا كانت كذلك كانت مقادير أجزاء الزعفران صغارا ولم يجز أن تستولى على الماء كله، فما كان ينبغى أن ينصبغ الماء بالكلية، بل هذا الوجه باطل.

وإنما يرى الماء مصبوغا كله لأحد الأمرين:

إما لأن كل واحد من أجزاء الماء وأجزاء الزعفران من الصغر بحيث لايدركه الحس متميزا، وذلك لايمنع أن يكون أحدهما أكثر كثيرا جدا من

١\_وطبيعة الهواء، نسخة .

٧\_مياهاً صرفة، وإن هذه المياه الصرفة، عدة نسخ.

الآخر لأن الجسم ينقسم إلى غير النهاية فيمكن أن يكون جزء من الماء هو الف ضعف جزء من الزعفران وهو مع ذلك في الصغر بحيث لايُحس مفردا. فإذا كان كذلك، لم يكد البصر يفرق بين اجزاء الزعفران وبين أجزاء الماء فيرى منهما صبغا واحدا شائعا بين الأحمر والشاف، فهذا وجه.

و إما أن تكون الأجزاء المحسوسة من الزعفران ليست على أوضاع مسامتة متوازية ، بل إذا حصل بين جزئين من ترتيب بحال جزء من الماء محسوس القدر، فإن أجزاء أخرى من تحت تقع مواقع لو رفعت لغطت سطحا مع الأول ، فيكون بعضها يرى لانه في السطح الاعلى، وبعضها يُرسل شبحها إلى السطح الاعلى، فتتوافى الاشباح بصبغ واحد وبعضها يُرسل شبحها إلى السطح الاعلى، فتتوافى الاشباح بصبغ واحد إذا الماء يؤدى لون كل واحد منها لإشفافه، فيرى الجميع متصلا في سطح واحد، ويتخيل مستوليا على الماء ولايكون . ويصحح هذا القول قلة مايرى من الصبغ في الرقيق الذي لا ثحن له، وكثرة مايرى في الكثيف العمة.

وإن كانت النسبة متشابهة، وكانت نسبة الزعفران الذى فى الرقيق إلى الرقيق كنسبة الزعفران الذى فى العميق إلى العميق فعلى هذين الوجهين مكن أن يستولى القليل على الكثير، وأما فى الحقيقة فإن

١- كما في النسخ التي عندنا، ولكن في المطبوعة الحجرية: «على اوضاع متشابهة متسامتة متوازية».

٢\_مع الاولى، ظاهراً.

اى مستولياً.
 في تعليقة نسخة: بيان التشابه.

هـ جو اب ان كانت .

القليل لايستولى على الكثير بالكمية، بل عسى بالكيفية المحيلة هذا.

واما إن جعلوا الخارج ينفذ قليل نفوذ في الهواء ولايتصل بالمبصر، ثم الهواء البعيد يؤدى إليه الهواء ثم الهواء البعيد يؤدى إليه ويؤدى هو إلى المبصر فإما أن يؤدى إليه الهواء لإشفافه فقط من غير استحالة، فلم لايؤدى إلى الحدقة فيكفى ذلك مؤنة خروج الروح إلى الهواء وتعرضه للآفات، وإن كان بالاستحالة فقد قيل في ذلك ما قد قيل ثم لم لايستحيل من الحدقة من غير حاجة إلى الروح .

١ ـ هذا هو القسم الرابع.

۲- ای خروج الروح.

#### الفصل السادس

## في إبطال مذاهبهم من الأشياء المقولة في مذاهبهم

ولنُقبِل الآن على عد بعض المحالات التى تلزمهم بحسب اوضاعهم: فمن ذلك وضعهم آن أجزاء الخارج عن البصر تنعكس من الاجسام إلى أجسام اخرى، فإذا رأت جسما انعكست عنه إلى جسم آخر فرأته ورأت ذلك الجسم الآخر المنعكس إليه، مثلا لما وصلت إلى المرآة رأت المرآة، ثم لما انعكست عن المرآة إلى جسم آخر رأته أيضا معاً، فيكون شيء واحد رأى شيئين معا، فيتخيل أن أحد الشيئين تراه في الآخر وتلزم وضعهم هذا مباحث عليهم.

من ذلك أن انعكاس هذا الشعاع هو عن الصلب أو عن الاملس أو عن من مثل مجتمعهما، لكن هذا العكس ما قد يرونه يقع عن أملس غير صلب مثل الماء فليست الصلابة هي الشرط، بل بقي أن يكون السبب فيه هو الملاسة، فلا يخلو إما أن يكفى لذلك أي سطح أملس اتفق، أو يحتاج إلى سطح متصل الأجزاء أملس. فإن كان الشرط هو القسم الشاني لم يجز أن ينعكس عن الماء، لانه لا اتصال لسطحه عندهم لكثرة المسام التي يضعونها فيه التي بسببها يمكن أن يُرى

ماوراءه بالتمام، وإن كان ليس من شرطه الاتصال فيجب أن يوجد هذا العكس عن جميع الأجرام وإن كانت خشنة، لأن سبب الخشونة الزاوية أو مايشبه الزاوية مما يتقعر عن الحُدبة. ولابد في كل ذى زاوية من سطح ليست فيه زاوية فيكون أملس، وإلا لذهبت الزوايا إلى غير النهاية أو انتهت قسمة من السطح إلى أجزاء ليست بسطوح، وكلاهما محال. فإذن كل جرم فمؤلف السطح من سطوح مُلْس، فيجب أن يكون عن كل سطح منها عكس.

أو يقال أمران: أحدهما أن السطوح الصغار لاينعكس عنها الشعاع، والثاني أن السطوح المختلفة الوضع ينعكس عنها الشعاع إلى جهات شيء فيتشذب المنعكس. ولاينال شيئا لعدم الاجتماع.

فاما القسم الأول فباطل، فإن من المعلوم أنه إن كان يخرج من البصر جسم حتى ينتشر في نصف كرة العالم دفعة أنّه يكون عند الخروج في غاية تصغر الأجزاء وتشتتها، وأنه إذا انعكس فإنما يلاقي كل جزء صغير منه، وكل طرف خط دقيق منه لامحالة جزءا مساويا له وينعكس عنه ولاينفع ولايضر في ذلك ماوراءه، عسى أن اتفق أن كان السطح الاملس الذي يلاقيه اصغر منه لم ينعكس عنه.

لكنا إذا تاملنا لم نجد هذا المعنى هو السبب والشرط في منع الانعكاس

ا ـ تحقيق ماهية الزاوية وبيان انها من اى مقولة من الاعراض ص ٨٢ من الهيات الشفاء و ص٥٩ م ٢٢ ط١ من الاسفار ⇒ ج٤ ص٢٧٦ ط٢.

٢\_قوله: "اويقال" اي الا ان يقال في الجواب امران.

۳-ای یتفرق.

فى الأشياء الموجودة عندنا لأنه قد يتفق ان يكون شىء خشن نعلم يقينا الاجرائه التى لها سطوح مُلُس مقداراً مالا نشك فى انه أعظم من مقدار اطراف الشعاعات الخارجة ومع ذلك لاتنعكس عنها. وهذا مثل الزجاج المدقوق والملح الجريش والبلور الجريش الذى نعلم أن سطوح أجزائه مُلْس وليس بغاية الصغر حتى تكون أصغر من أجزاء الشعاع الخارج، وإذا اجتمعت لم ينعكس عنها الشعاع، بل ولا من أشياء أكبر من ذلك أيضا.

ثم من البعيد أن تقبل الأجرام الكثيفة الأرضية تجزيشا إلى أجزاء أصغر من الأجزاء التي يقبل إليها الجسم الشعاعي التجزي، حتى يوجد جزء للكثيف أصغر مما ينقسم اللطيف إلى مثله.

ثم إن كان علة العكس عن الأملس عدم المنفذ وهناك حفز أمن

<sup>1-</sup> في تعليقة نسخة: اعلم أن الابصار ليس بخروج الشعاع ولا بالتكيف ولا بالانطباع بل اذا اجتمع شرايط الابصار يحصل للنفس علم جزئي بالمبصر على سبيل الحضور والمساهدة من طريق البصر كما ذهب البه جماعة من حكماء الاسلام وليس مقصد افلاطون وارسطو واشباههما ايضا من القدماء الاهذا المعنى كما قاله المعلم الثاني الا أن هذا العلم لما كان حصوله يتعلق نور النفس وشعاعها من طريق البصر لشيء خارج منه يتوسط الهواء عبر عنه قوم بخروج الشعاع من البصر وبتكيف الهواء ولما كان انما يحصل للنفس وينكشف بهذا الوجه من طريق البصر شبح المرقى وظاهره دون باطنه وكنهه عبر عنه آخرون بحصول الشبح كما هو رابهم ودابهم في التعبير عن اكثر مقاصدهم وتفسير عنه أخرون بحصول الشبح كما هو رابهم ودابهم في التعبير عن اكثر مقاصدهم وتفسير واضلوا كثيراً ونسبوا الى العلماء منكرا من القول وزورا. نقل من ازهار الحكم.

<sup>2-</sup>عدمه المنفذ، نسخة. .

٤\_ حفزه يحفزه دفعه من خلفه .

وراثه، فذلك موجود للخشن . وإن كان لاحافز من ورائه ولاعدم منفذ فليس يجب أن ينعكس عن شيء، فإن الجسم لاتكون له بالطبع حركات مختلفة، بل بالقسر. وأنت تعلم أنه إذا كان المضيء قد أماله بالطبع فلاينعطف الا بالقسر.

ثم الملاسة ليست من الهيئات الفاعلة في الأجسام فتغير طبيعة مايلاقيها، ولا هي من القوى الدافعة عن أجسامها شيئا حتى تقسر الأجسام إلى التبعيد عنها، ولو كانت الملاسة علة لتبعيد الجسم عن الجسم لكان تبعد ما بينهما وإن تماست على أي وضع كان، ولكان يجب ان ينعكس البصر عن المرآة التي يلاممها الشعاع الخارج مخطوطا عليها لا إذا لاقاها بالطرف فقط.

وإن كان السبب في الانعكاس هو الحفز من خلف أو التتوكما يعرض للكرة، وجب أن ينعكس عن كل صلب لامنفذ فيه وإن لم يكن أملس. وأما على مذهب أصحاب الاشباح فلذلك وجه، وهو أنهم يجعلون الملاسة علة لتأدية الشبح، وكل ملاسة عظمت أو صغرت فهي علة لتادية

ا- في تعليقة نسخة: يعنى أن الانعكاس عن الاملس أما أن يكون لعدم المنافذ والحفز من خلف أو لابل بمجرد الملاسة. فعلى الأول يلزم أن يعم الخشن لعموم علته. والثاني باطل لان الملاسة ليست من الهيشات الفاعلة حتى يغير ما يلاقيها ولاهى من القوى الدافعة عن أجسامها ولايمكن أن ينعكس الشعاع بطبعه فأن الجسم بطبعه لايقتضى الحركة إلى جهات مختلفة وأن فرضت الملاسة دافعة لزم أن يدفع الشعاع على المرآة بخط من يلافع السطح لايقتطى المسلس لان الشعاع اذا وقع على المرآة بخط من السطح لاكخط على المرآة بخط من السطح لاكخط على المسلح لم ينعكس البتة. كذا في التلخيص.

٢\_قوله: ﴿قداماله وفي نسخة مصحّحة قد ناله (من النيل) كباعه .

<sup>2-</sup> اي منع الصغر.

شبح ما. لكن الأشباح التى تؤديها السطوح الصغار تكون أصغر من أن يميزها البصر، فلاتحس. فإن الجرم الخشن تختلط فيه الظلمة بالنور فيظلم كل غور، ويكون كل نتو أصغر من أن يؤدى شبحا يميز بالحس ولو كان متصلا لم يعرض ذلك. فأما أصحاب العكس فهذا الصغر ليس بعذر لهم في عدم العكس عنه.

واما إن لم يجعلوا العلة الصغر'، بل التشذّب فإن هذا التشذّب موجود أيضا عن المرايا المشكلة اشكالا ينعكس عنها الشعاع إلى نصف كرة العالم بالتمام مما يعلم في علم المرايا. وعسى أن لايكون العكس عن الخشن يبلغ في تشذّبه للشعاع ما يبلغه تلك المرايا، بل تراكمت خطوط منه على نقطة واحدة، فهذا أحد الباحث.

والبحث الثانى أنه ينعكس عن الماء وقتا وينفذ تحته وقتا وكذلك عن البلور، فيجب إذن أن يدخل أحد الامرين نقصان عن الآخر إما أن يكون المبصر تحت الماء لايرى صحيحا، بل ترى منه نقط عند الحس متفرقة لاصورة كاملة، أو المنعكس إليه لايرى بالتمام، بل ترى منه نقط عند الحس متفرقة لاصورة كاملة وإن رؤى أحدهما أتم رؤى الاخرى بحسبه أنقص، وليس الامر كذلك.

والبحث الشالث هو أن المنعكس عن الشيء الذي قد فارقه وواصلً غيره ثم ترى به صورتهما معا لايخلو إما أن تكون مفارقة الشعاع المنعكس لاتوجب انسلاخ صورة المحسوس عن الشعاع أو توجب. فإن كانت لاتوجب فكيف لانرى ما أعرضنا عنه و فارقه الشعاع، فإنا لانعرف هناك

١ ـ في تعليقة نسخة: اشارة الى الجواب عن الامر الثاني.

علة إلا أن الشعاع استبدل به موقعا غيره. وإن كانت المفارقة توجب انسلاخ تلك الصورة عنه ففى الوقت الواحد كيف ترى المرآة والصورة معاً، فإن كان القائم على المرآة من الشعاع يرى صورة المرآة والزائل عنه إلى شيء آخر يرى صورة ذلك الشيء، فقد اختص بكل واحد من المبصرين جزءٌ من الشعاع فيجب أن لايريا معا، كما أن الشعاع الواقع على عمرو فى فتح واحد من العين معا كلي وبد والشعاع الواقع على عمرو فى فتح واحد من العين معا

فإن قيل: إن السبب فيه أن ذلك الشعاع يؤدى الصورة من طريق ذلك الخط إلى النفس فيكون خط واحد يؤديهما معا وما يُؤدّى من خط واحد يُرى واحدا في الوضع .

قيل: أما أولا فقد أبطلت مذهبك ومنعت أن يكون الخط الخارج مبصرا من خارج، بل مؤديا، وأما ثانيا فإنه ليس يمتنع أن يخرج "خط ثان يلاقى الخط المنعكس ويتصل به، فإن كان إنما يؤدى بما يتصل به من الخطوط ثم تحس القوة التى فى العين لا الخارجة، فحيننذ كان يجب أن يُرى الشيء من الخطين معا فترى الصورة مع صورة المرآة ومع غير تلك الصورة، وكان يجب أن يتفق مرارا أن يرى الشيء متضاعفا لابسبب فى

١ ـ اى السعاع القائم. وقوله: «من الشعاع؛ بيان للقائم.

٢\_ (من العينين) نسخة كما في المباحث للفخر ايضاً ص٣١١ ج٢.

٣- أي إن قبل: إن السبب في ذلك أنّ الشعاع يؤدّى صورتي المرآة ومايرى فيها الى النفس من طريق خط واحد هو الذي على المرآة لاتصاله بخط الانعكاس فيريان متحدين في الوضع.

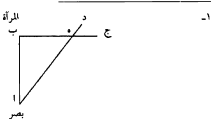
إوماتادي من خط واحد رؤى واحداً في الوضع. نسخة مصحّحة.

<sup>0</sup>\_اي من العين.

البصر ولكن لاتصال خطوط شتّى بصريّة بخط واحد، وهذا مما لايكون ولايتـفق، فإنا إنما يُمكننا أن نرى الشيء في المرآة ونراه وحـده إذا كـان مقابلا للبصر، وأما إذا لم يكن مقابلا فإنا نراه في المرآة فقط.

فليكن على أصلهم «۱» نقطة البصر و «ب» موضع المرآة وليكن خط «اب» خرج من البصر ثم انعكس إلى جسم عند «ج». وليخرج خط آخر وهو «۱ـد» ويقطع خط «بـج» على «ه» ويتصل به هناك. فاقول يجب على أصولهم أن يكون شبح «د» يرى مع شبح «ج» و «ب» و يرى شبح «ج» من طرفى «ه» و «ب» من خطى «ه الا و «ب».

وذلك لأن أجزاء هذه الخطوط الخارجة من الأبصار إما أن تكون متصلة وإما أن تكون متصلة وإما أن تكون متماسة، فإن كانت متصلة وكان من شأن بعضها كما فرضناه أن يقبل الأثر مع بعض إذا اتصلت حتى يؤدّى إلى الحدقة، وكان الأثر في كلية الجرم الشعاعي نفسه لافي سطح منه مختص بجهة، وليس ذلك من التادية اختياريا ولاصناعيا، بل طبيعيا، فإذا حصل المنفعل أ



٢ ـ اى الخطوط الشعاعية.

٣- حتى يؤدّيا كما في ثلاث نسخ ، حتى تؤدّيه كما في نسخة . ٤- وهو الخط الثاني هيهنا .

ملاقيا للفاعل الذي يفعل بالملاقاة وجب أن ينفعل عنه. فإن الحكم في خروج التهيآت الطبيعية التي في جواهر الاشياء إلى الفعل هو أن تكون طبيعة التهيؤ موجودة في ذات المنفعل وإن لم تكن بسبب شيء من طبيعة الفاعل، والامر الذي عنه الفعل موجودا في ذات الفاعل، وإن لم يُوجَد مثلا في المنفعل. وإذا حصل ذلك لم يتوقف الخروج إلى الفعل إلا على وصول أحدهما إلى الآخر. فإذا وصل الفاعل إلى المنفعل وارتفعت الوسائط، وهذا فيه قوة الفعل وذاك فيه الانفعال، وجب الفعل والانفعال الكائن بينهما بالطبع على أي نحو كان الاتصال، ولم يكن للزوية الكائنة بحال معنى، ولا لفقدان المنفذ وفناء المشف عند المرآة أثر. فإنه سواء فني المنفذ واتصل به خطوط أو كان غير فان واتصل به خطوط، فإن الفاعل يجب أن يفعل.

فإن كان الشبح والأثر أمثلا ليس في الجرم الشعاعي الممتد

١\_وهو الخط الاول هيهنا.

٢ قوله: «فان كان الشبح والاثر ... » اقول: عبارة الفخر الرازى في المباحث المشرقية هكذا: «وان كان الاثر في طرف الجسم الشعاعي فقط فيجب ان لاينفعل مايين اول الخط وآخره بل يقع الشبح من الطرف الملامس الى الطرف الآخر من غير انفعال الاجزاء في الوسط، وكان يجب ان يكون الاداء على الخط المستقيم ولا يؤدى على زاوية العكس وهذا عا لايقال انتهى (ص٣١٦ ج٢). ولا يخفى عليك ان الفخر بين المراد ملخصاً ورأينا نقل كلامه مفيداً لفهم كلام الشيخ \_قدس سره.

ثم ان الشيخ اكثر التدقيق في المقام حيث قال: "وليس في جهة" الخ. يعني وليس ذلك الجرم الشعاعي في جهة ذلك الخط الاه البحيث يتصل به اي بذلك الجرم الشعاعي. وان شنت قلت بخط الاه المائل واحد. ذلك الخط في تلك الجهة اي خط الاب ج فيتصل به في اله . فعلى هذه الدقة يخرج هذا الجرم الشعاعي من (الا وهي نقطة البصر وينتهي الى (ج) ويماسه بنقطة منه او بسطح منه. ثم يقال بعد هذا فيجب الم

نفسه ولكن فى سطح منه أو نقطه هى فناؤه ونهايته، وليس فى جهة ذلك الخط بحيث يتصل به ذلك الخط من تلك الجهة فينفعل عنه، بل على غير امتداد ذلك الخط، فيجب أن لاينفعل مابين أول الخط وآخره، بل يقع الشبح من السطح الملامس إلى السطح الثانى دفعة من غير انفعال الاجزاء فى الوسط. وذلك لان المتصل لامقطم له

لاينفعل الخ .

وقوله: «بل على غير امتداد ذلك الخط» يمكن أن يكون أضراباً عن ليس الثانى. أى بل يكون ذلك الجرم الشعاعى على غير امتداد ذلك الخط وهو خط ١٥-٥». أو يكون أضراباً عن ليس الأول، أى يكون الاثر والشبع على غير امتداد ذلك الجرم الشعاعى بل فى طوف منه. فتبصر.

قال بهمنيار في التحصيل: نقطة فان كان الشبح والاثر ليس في الجرم الشعاعي المتد نفسه ولكن في سطح منه أو نقطة هي فناؤه ونهايته وليست الى جهة ذلك الخط فيجب أن لا ينفصل مايين أول الخط وآخره بل يقع الشبح من السطح الملامس الى السطح الثاني دفعة من غير انفعال لاجزاء الوسط وذلك محال لان المتصل لا مقطع له بالفعل أو وجب أن يكون الاداء على الخط المستقيم ولا يؤدي على زاويه البتة لان لنقظ الزاوية اعراضا عن الاستنقامة وهذا ما لا يقال. وبين أن انفعال خط هه أه من خط هج هه كانفعال. خط أاب من أه ب الم هو أقرب وأولى لانه على خط الاستقامة.

وقال الرازى: وان كنان الاثر فى طرف الجسم الشعاعى فقط فيحب ان لاينفعل مابين اول الخط وآخره بل يقع الشبح من الطرف الملامس الى الطرف الاخر من غير انفعال للاجزاء فى الوسط او كان يجب ان يكون الاداء على الخط المستقيم ولايؤدى على زاوية المكس وهذا ما لايقال.

١ ـ تاكيد للجرم .

٢ــاى الشبح والاثر في نهايته فقط.

٣\_اي خط: ٥٥٥.

٤-اى على تقدير أن الاثر في طرف الجسم الشعاعي فقط.
 ٥-في تعليقة نسخة: أي على سبيل الطفرة وهي محال.

بالفعل'، أو وجب أن يكون الاداء على الخط المستقيم ولايؤدى على زاوية البتة، لأن لنقطة الزاوية إعراضا عن الاستقامة وهذا ما لايقال.

فبين من هذا أن انفعال خط «ها» من خط «ج ه» كانفعال خط «با» من خط «مب» بل هو أولى وأقرب. فيجب أن يتأدى شبح «ج» من كلا خطى «ها، با» فيجب أن يرى «ج» حينئذ لاشيئا واحداً بل شيئين اثنين. وأيضا يجب أن يتأدى شبح «د» مع شبح «ج» و يضعون أن شبح «ب» متأد مع شبح «ج» و يضعون أن شبح «ب» متأد مع شبح «ج» و يضعون أن شبح «ب» متأد مع شبح «ج» و يضعون أن شبح «ب» متأد مع شبح «ج» و يضعون أن شبح «ب» متأد مع شبح «ج» و يضعون أن شبح «ب» متأد مع شبح «ج» و يضعون أن شبح «ب» متأد مع شبح «ج» و يضعون أن شبح «ب» متأد م شبح «ج» و يضعون أن شبح «ب» متأد م شبح «ج» و يضعون أن شبح «ب» متأد م شبح «ج» و يضعون أن شبح «ب» متأد م شبح «ج» و يضعون أن شبح «ب» متأد م شبح «ب» متأد م شبح «ب» في حدا غير كائن .

وعلى هذا القياس إن كانت متماسة فإنها إن كان كل جزء منها يقبل الأثر بجميع جرمه وجب بمماسته الفعل والتاثير في المذي يليه، وإن كان لا إلا في السطوح التي تقابل المبصر ً لم يجز في شيء من الزوايا التي

<sup>1-</sup> في تعليشة نسخة: قوله: «لامقطع له بالفعل» حتى يقال لايقع الشبيح من السطح الملامس الى السطح الثاني لانقطاع الحط وعدم اتصال الخط بالبصر وهذا الوقوع محال لان الشبيح لايجوز أن يطفى بل يجب أن يعبر عن الوسط وأذ عبر عن الوسط فالوسط لامحالة ينفصل عن الشبح أذ المراد أنه لما لم يكن بين السطح الملامس والسطح التالى انقطاع وفرض أن الشبح يقع من الملامس إلى الثاني فلا محالة عبر عن الوسط من غير أنفعال الوسط عنه وذلك محال.

٢\_ في تعليقة نسخة: هذا على تقدير فرض الشبح في نهاية الخط الشعاعى التي يقع على سطح الرآة اى في السطح الذي مقابل للبصر ولايكون للشبح اثر في الخط الانعكاسي اصلاً.

٣\_اي الخطوط الشعاعية .

٤ قوله: "وإن كان لا الأفى السطوح التى تقابل المبصر". اقول هكذا كانت العبارة فى النسخ المصحّحة التى عندنا. وكلمة "يؤثر" والتدة. والصواب بدونها. ومعنى العبارة هو هكذا: اى وإن كان كل جزء منها لايقبل الاثر بجميع جرمه الافى السطوح التى الخ. ثم، السائل فى قوله: "فإن سئلنا نحن" اصحاب الشعاع، والمسئول اصحاب الانطباع، وهم يقولون أن الهواء مؤد على الاستقامة أو على هيئة ما شبح المرئى إلى البصر.

تقع حائدة عن ذلك السطح أن يتادى منها المبصر إلى البصر.

فإن ستلنا نحن: أنكم ما بالكم توجبون أن تقع تادية هذا الشبح على الاستقامة أو على هيئة مّا وقوعا إلى بعض الابصار المماسة له دون بعض.

فنقول: أما نحن بالحقيقة فلا نقول: إن الهواء مؤدّ على أنه قابل شيء ألبتة من الرسوم والاشباح من شيء ليحمله إلى شيء، بل نقول: إن من شأن النّير أن يتادى شبحه إلى المقابل له إن لم يكن بينهما عائق هو الملون، بل كانت الواسطة بينهما مشفة. ولو كانت الواسطة قابلة أولا ثم مؤدية لادّت إلى الابصار كلها كيف كان وضعها كما تؤدّى الحرارة إلى الملامس كلها كيف كان وضعها.

ثم من الأمور التي يجب أن يبحث عنها في هذا الموضع هو أن كثيرا ما نرى الشبح وذا الشبح معا دفعة واحدة ونراهما متميزين، أعنى أنا نرى في المرآة شبح شيء ونراه أيضا بنفسه من جانب وذلك معا، وعسى أن ذلك إنما يقع بسبب خطى شعاع احدهما يصير إليه بالاستقامة، والآخر على زاوية عكس. ولأن الواقعين على الشيء اثناناً، فمن جهة ذلك

ثم، اعلم ان عبارات التحصيل في المقام مطابقة للشفاء وهو نقل العبارة المذكورة ايضاً هكذا: قوان كان لا الأفي السطوح التي ... ؟ ص٧٧٥ ط ١ .

١- يكون المشف مؤدّياً بمنى انه شرط لحصول الابصار (ص ٢٩٤ ج ٢ من المباحث المشرقية). ٢- في تعليقة نسخة : ولكن ليس كذلك والواسطة لاتكون قابلة بل تكون مؤدية .

٣ـقال الراذى فى المباحث المشرقية ج٢ ص٣١٣: «اما ان يكون ذلك بسبب انه وقع شعاعان على المرثى او لان احدهما اتصل به على الاستقامة والاخر اتصل به منعكساً عن المرآة والاول باطل لوجهين:

اما اولاً فلان وقوع الشعاعين على المرتى لايوجب ان يرى الواحد اثنين فان الاشعة عندهم كلما تراكمت واجتمعت كان الادراك اشد تحقيقاً وابعد عن الغلط فى العدد والخصوم معترفون بذلك. واما ثانياً فلانه لايمكن ان يلمس شعاعان شيئاً واحداً لك

نراه اثنين فنحصّل الآن هذا هل هو مكن أو ليس بممكن.

فنقول: إن وقوع جزئين على المبصر لا يوجب أن يرى الشيء الواحد النين، فإن الشعاع عندهم كلما اجتمعت أجزائه على المبصر وتراكمت كان إدراكها إياه أشد تحقيقا وأبعد عن الغلط فى العدد. والخصوم معترفون بهذا ولا يوجبون أن شعاعاً واحداً إذا رأى الشيء وحده كان واحداً، فإن وقع عليه شعاع آخر واتصل به صار فى الرؤية بسببه غلط. على أنه لا يمكن أن يلمس شيئاً واحداً شعاعان معا لا شعاعا أصل ولا شعاعا أصل وعكس. والشعاع جسم على ما يرونه، لأن الجسم لا ينفذ فى الجسم، بل يجوز أن يقع شعاع على شعاع.

فإن سلكنا هذه السبيل لم يكن الإبصار بكليهما على سبيل اللمس؟ بل يكون أحدهما يلمس والآخر يقبل منه، وسواء كان الشعاعان طرفى خطين خرجا على الاستقامة أو أحدهما والآخر من جانب العكس.

فإذن إن كان هاهنا فليس وقوع شعاعين على واحد مطلقا، بل بالشرط وهو أن أحد الشعاعين وقع عليه وحده ، والشعاع الثاني أيضا وقع معه على غيره.

<sup>--</sup>الشعاع جسم والجسم لاينفذ في الجسم.

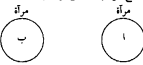
والقسم الثاني باطل بمرآتين توضعان متقابلتين فان كل شعبة شعاع فهي واقعة على الاثنين جميعاً فلايمكن ان يجعل احد الشعاعين مؤدياً للشبح والاخر لذي الشبح فان كل واحد منهما ادرك ما ادرك الآخر والمدرك واحد فكان يجب ان يكون الادراك منهما واحداً وليس كذلك. وراجع إيضا ص ٧٧٦ من التحصيل لبهمنيار.

١\_بل بشرط، نسخة.

٢- في تعليقة نسخة: وهذا هو الشق الذي أشار اليه سابقاً بقوله: «وعسى أن ذلك أنما يقع
 بسبب خطى شعاع احدهما يصير اليه بالاستقامة والاخرى على زاوية عكس».

وهذا القسم يبطل بمرآتين توضعان متقابلتين، فإن الأشعة لاتفترق فيهما من هذه الجهة، بل كل شعوب شعاع فهو واقع على الاثنين جميعا. ومع ذلك فإن البصر يرى كل مرآة وشبحها دفعة. والشعاعان هاهنا لايفترقان، ولا يجوز أن يؤدى شعاع شبحا والآخر غير ذلك الشبح، فإن كل واحد منهما آدرك ما آدرك الآخر والمدرك واحد فيجب أن لا يكون الإدراك والاداء اثنين، بل يجب أن يأتى البصر صورة كل مرآة مرة غير مكررة. وإن تكررت بسبب العكس وكان لذلك وجه وعذر

الاول ما السبب في ان كل واحدة من المرآتين تتأدّى عنها اشباح كثيرة حتى نوى مراراً كثيرة فانه اذا انعكس الشعاع عن مرآة ١١٠ الى مراة ٩٠١.



راينا «ب» في «ا». ثم اذا انعكس من «ب»الى «ا» راينا «ا» في «ب»ثم اذا انعكس مرة اخرى من «ا»الى «ب»راينا «ب» في «ا»مرة اخرى فحينئذقد راينا شبح «ب»مرتين وكان يجب ان يمتنع ذلك لان الشعاع اتصل به في المرآتين على وجه واحد وهو الانعكاس.

والثانى ما بالاً المرآتين يرى شبح كل واحدة منهما مراراً كثيرة كل مرة اصغر عا قبلها وما السبب لذلك التصغر فان قالوا الشعاع اذا تردد طالت مسافته فيستدقٌ وكلما ازداد التردد ازداد الاستدقاق فازداد صغر المرئى فنقول ذلك باطل من وجوه ثلاثة :

اما الاول فان كل ما ذكرتموه يقتضى ان تكون تلك الخطوط الشعاعية اذا تراكمت ان لا تصير

١-اى لاتفترق في الادراك والتادية. وفي نسخة: لاتفترق بينهما.

٢\_فلايجوز ان يؤدي، كما في عدة نسخ.

٣- قال الرازى فى المباحث المشرقية ج٢ ص٣٠٤: «فان قيل اذا اتصل بالرآتين شعاعان على الاستقامة وجب ان ترى ذات كل واحد منهما ثم انه ينعكس الشعاع من كل واحدة الى الاخرى فيجب ان نرى شبح كل واحدة منهما فى الاخرى. فنقول وان سلمنا ماذكر قوه لكنه يبقى الاشكال من وجوه اربعة:

متكلف لنسامح فى تسليمه، فلايجب أن يقع تكرار بعد تكرار فما بال كل واحدة من المرآتين تتادى عنها أشباح كثيرة حتى ترى المرآة الواحدة مرارا كثيرة، مرة واحدة ترى نفسها كما هى ومرارا كثيرة جدا شبحها.

فإن قلنا: إن الشعاع لما انعكس من هذه المرآة إلى الأخرى رأى الاخرى في هذه المرآة، ثم لما انعكس مرة اخرى إلى الأولى رأى الأولى في هذه الأخرى، فإذا انعكس مرة اخرى فلم لايرى كما رآه مرة

واما الشانى فلان الموجب لان يرى الكبير صغيراً تصغّر زاويه الشعاع ومعلوم ان البعد المنعرج لايؤثر في تصغر الزاوية كما يؤثر فيه البُعد المستقيم .

واما الثالث فلان ما قالوه يَبْطل بمااذا بعّدنا المرأة اضعاف ماتقتضيه الانعكاسات فانه لايرى ذلك الشيء بذلك الصخر مشلاً اذا انعكس الشيعاع من «اه الى «ب» ثم من «ب» الى «ا» هكذا اربع مرات والبعد بيتهما شبران فالذي قطعه الشعاع من مسافته المنفرجة ثمانية اشبار فلو انا بعدنا المرآة عن مركزها عشرة اشبار لم نكن نراه بذلك الصغر فبطل ماقالوه .

والوجه الثالث في الجواب عن السؤال الاول ان الصورة الماخوذة عن الشيء بذاته والماخوذة عن الشيء بذاته والماخوذة بعكسين كل ذلك يختلف عند السصر وذلك الاختىلاف اما بالماهية او بالمعوارض العارضة لها بسبب المادة. اما الاول فباطل لان الصورتين هاهنا واحدة في الماهية. والثاني ايضا باطل لان قابلهما وهو الهين واحد فاذاً يمتنع ان تكون الصورتان اثنتين فضلاً عن ان تكونا مختلفتين. واما عند اصحاب الاشباح فالشناعة غير لازمة لانه الصورتين ماخوذتان عن شيئين احدهما حاملها الاول والثاني الجسم الصقيل القابل لشبحها نوعاً من القبول والفاعل لها نوعاً من الفعل.

والرابع انه اذا اتصل بالمرئى شعاع على الاستقامة وآخر بالانعكاس فالشانى لاينفذ فى الاول لامتناع تداخل الاجسام فاما ان يلامس شيئاً من اجزاء المرثى غير مالمسه الاول فلايكون ادراك الشعاعين بشىء واحد بل احدهما يدرك بعض اجزاء المرثى والثانى يدرك شبح الباقى واما ان يكون الثانى يلمس اللامس السابق فحينتذ يجب ان يرى ما يرى بحسب الانفعال منه بسبب الاتصال به وبطلت شريطة زاوية العكس .

١ ـ جواب ان قلنا .

كخط واحد بل تبقى خطوطاً معطوفة موضوعة بعضها تحت بعض محفوظة التميز.

أولى، إلا أن يقولوا إن الأول رآه بجزء والآخر رآه بجزء آخر. فإن كانت الأجزاء مؤدية لا راثية فليس تؤدى أشياء أخرى، بل ذلك الشبح بعينه واختلاف وقوعها عليه بعد كونه واحدا بعينه لايوجب اختلافا في الرؤية. فقد بينا ذلك أيضا، فإن عندهم أن أجزاء المنعكس تجتاز على المبصر المنعكس عنه اجتيازاً، فيجب أن تتبدل صورته في تلك الاجزاء. ومع ذلك فليس يجب من تبدلهما عليه أن تزيد في عدد مايدرك أولاً وثانيا إذ كان مايؤدي من الصورة واحدة ، وإن كانت الاجزاء بأنفسها راثية وجب ما قلنا في امتناع رؤية شبع المنعكس إليه في شبع المنعكس عنه. ثم لم يجب أن يرى الاشباح عن قليل وقد صغرت .

فعسى أن يقولوا: إن الشعاع إذا تردد طالت مسافته فرأى كل مرة أصغر ففارق الأول الشانى بالصغر، فيجب أن يكون أولا الخطوط الشعاعية إذا تراكمت لاتكون كخط واحد أغلظ وأقوى من الأول، بل تبقى خطوطا معطوفة موضوعة بعضها بجنب بعض محفوظة القوام لاتحد. وهذا الحكم عجيب. وبعد ذلك فإنهم لا يجدون للصغر أ

١ ـ من الشعاع .

٢ في تعليقة نسخة: اي غير لابئين عليه.

٣ـ واحداً، نسخة.

كدفى تعليقة نسخة: اى بالتمام بل يتبدل صورة المنعكس اليه كما ان اجزاء شعاع
 المنعكس تجتاز على المبصر المنعكس عنه ولمير المنعكس اليه بالتمام.

٥ اى عن بُعد قليل.

٦ في تعليقة نسخة: كما يرى في الرايا المتقابلة كذلك.

٧- اي عدم الاتحاد.

۸۔ای ثانیاً.

٩\_للتصغر، نسخة.

بالبُعد المنعرج من عند عدد' الزاوية مايوجد للبعد المستقيم.

ثم مايقولون في ذلك المرئي بعينه؟ ، فإنه إذا بُوعد به أضعاف ماتقتضيه المساحة بين الانعكاسات لمير بذلك الصغر. مثلا إذا انعكس البصر أمن مرآة «١» إلى مرآة «ب» فرأى صورة «ب» في مرآة «١» ثم انعكس البصر من مرآة «ب» إلى مراة «١» فرأى صورة «١» في مرآة «ب»، ثم انعكس البصر من مرآة «١» إلى مرآة «ب» فرأى صورة مرآة «١». ثم كذلك راي صورة «ب، في مرآة «١) والبعد بينهما شبران فيجب أن يكون ما قطعه الشعاع من مسافة المنعرجة مابين العين وإحدى المرآتين ثمانية أشبار. ولو انَّا بعَّدنا مرآة ب من مركزها عشرة أشبار فما فوقها لم يكن نراه بذلك الصغر . على أن العجب فيما ذكرناه هو من افتراق الصورة الماخوذة عن الشيء بذاته، والماخوذة عنه بالعكس، أو الماخوذة عنه بعكسين، فإن جميع ذلك متفرق عند البصر. والصورتان المأخوذتان هما عن مادة واحدة في قابل واحد فبماذا تفترقان. لأن افتراق الصور إما بالحدود والمعاني وإما في القوابل؛ والصورتان معنياهما واحد وحاملهما

المنعرج من تحدد الزاوية، نسخة. وفي تعليقة نسخة: ومعلوم ان البعد المنعرج لايؤثر
 في تصغر الزاوية كما يؤثر فيه البعد المستقيم.



الأول واحداً، و قابلهما الثاني واحد، فيجب أن لاتكونا اثنين.

أما على مذهبنا، فإن هذه الشناعة غير لازمة، لان الصورتين عندنا ما خلى مذهبنا، فإن هذه الشناعة غير لازمة، لان الصورتين عندنا ما خوذتان عن قابلين: احدهما حاملهما الأول<sup>7</sup>، والثانى الجسم الصقيل القابل لشبحهما نوعا من القبول والفاعل<sup>7</sup> بصورهما في العين نوعا من الفعل.

ثم العبجب في أمر الشعاع بعد الشعاع، فإنه إن كان الامر على ماقلنا من أن السعاع الثاني لايجب أن ينفذ في الأول، بل يماسه من خارج فكيف يلامس الشعاع المنعكس المرثى فرآه ، وإنما يلامس ماغطاه من لامسه السابق.

فإن كان يرى ما رآه ذلك بحسب الانفعال منه وقبول ماقبله بسبب الاتصال به، بطلت شريطة الانفعال على الزاوية المعينة، وكان أيضا إنما أدرك ما أدرك الأول لاشبئا غيره للعدد بوجه من الوجوه، وإن كان كل يلامس شيئا من أجزاء الشيء غير مايلامسه الآخر، فليس ولا واحد منهما بستقصى الإدراك ولا إدراكهما لشيء واحد<sup>4</sup>.

١-الحامل الاول هو المادة الخارجية، والحامل الثاني هو الذهن. فراجع ص٥٥ ج٤ ط١ =
 ج٨ ص ٢٣٤ ط٢ من الاسفار.

٢- فى تعليقة نسخة: الحامل الاول هو الشعاع الذى يقع على المرثى مستقيماً والحامل
 الثانى هو الشعاع الذى يقع على المرئى منعكساً.

٦- اى ذلك الجسم الصقيل.

٤ـ في تعليقة نسخة: هذا الايراد ايضاً على تقدير رؤية الاشباح في المرايا المتقابلة.

٥ مفعول يلامس. ٦ فيراه، نسخة.

٧ ـ في تعليقة نسخة: والحال انه ليس كذلك.

٨ـبل جزء من شيء واحد.

### الفصل السابع

# فى حلّ الشُبه التى اوردوها وفى اتمام القول فى المبصرات التى لها اوضاع مختلفة من مُشفّات ومن صقيلات

فلنحلّ الآن الشبه المذكورة . فأما ما تعلّقوا به من أن القرب يمنع الإبصار وأن انتقال الألوان والأشكال عن موادها مستحيل، فهذا إنما كان يصح لهم لوقيل: إن الإبصار أو شيئا من الإحساسات إنما هو بنزع الصورة عن المادة ونقلها إلى القوة الحاسة. وهذا شيء لم يقل به أحد، بل قالوا إن ذلك على سبيل

١- تعرض الرازى للرد على القائلين بان الابصار لاجل خروج الشعاع في المباحث المشرقية ج٢ ص٢٩٦: «انا ما نقول انه تنتقل الصورة من المحسوس الى الحس بل نقول ان البصر يقبل في نفسه صورة من المبصر مشاكلة للصورة التى له والمحسوسات التى لاتحس الامع المماسة كاللمس والذوق فليس يسلب اخاس صورها بل يوجد فيها مثل صورها وليس بستبعد ان يكون من الاشياء ما لاينفعل الاعن الملاقي ومنها مالا ينفعل الاعن المحاذي مثل الابصار فانه لاحتياجه الى توسط شفاف وهو الهواء والى كون المرتى مضيئاً وكلاهما لايوجدان عند ملاقاة الحاس والمحسوس فلاجرم يمتنع ان ينفعل عن الملاقي بل لاينفعل الاعن المحاذي ولما لم يكن على فساده حُجة لم يجب انكاره».

الانفعال. والانفعال ليس أن يسلخ المنفعل قوة الفاعل أو كيفيته، بل أن يقبل منه مثلها أو جنسا غيرها.

ونحن نقول: إن البصريقبل في نفسه صورة من المبصر مشاكلة للصورة التي فيه لاعين صورته، وهذا الذي يُحسَّ أيضا بالتقريب كالمشموم والملموس فليس يسلب الحاسُ بذلك صورته، بل إنما يوجد فيه مثل صورته.

لكن من الأشياء ما إلى الانفعال منه سبيل بالملاقاة، ومنها ما إذا لوقى انقطع عنه شيء يحتاج إليه حتى يؤثر أثره، وهو في هذا الموضع هو الشعاع المحتاج إلى اتصاله بالصورة المرثية في أن يُلقى ذو الصورة شبحا من صورته في غيره مناسبا لما نراه إلقائه شبحه المؤكد إذا اشتد عليه المضوء، حتى أنه يصبغ مايقابله بصبغه قارآ فيه متحققا إذا كان مايقابله قابلا لذلك ولو بتوسط مرآة أيضا، ومع الاحتياج إلى استضاءة المرثى فإنه يحتاج أيضا إلى متوسط كالآلة تُعينه عليه وهو الإشفاف، وأن يكون للمقدار منه حد محدود لايقم الاصغر منه فيه.

ومن الدليل على أن المدرك ياخذ شبحا من المدرك ما يبقى فى الخيال من صورة المرثى حتى يتخيله متى شاء، أفّرَى أن ذلك المتخيل هو صورة الشىء فى نفسه، وقد انتقل إلى الخيال وتجرد تجرد الشىء عن صورته، كلاّ بل هو شىء غيره مناسب له.

وأيضا فإن بقاء صورة الشمس في العين مدة طويله إذا نظرتَ إليها ثم أعرضتَ عنها يدلك على قبول العين للشبح، وكذلك تخيل

ا ـ كما في نسخنا كلُّها. وفي المطبوعة بمصر: ﴿فَادَاهُۥ

القطرة النازلة خطا والنقطة المتحركة على الاستدارة بالعبجلة دائرة، ولايمكنك أن تتخيل ذلك وتراه إلا أن ترى امتداداً ما، ولايمكن أن ترى امتداداً من نقطة متحركة في غير زمان ولا من غير أن تتخيل الشيء في مكانين.

فيجب أن يكون لكون القطرة فوق ثم تحت وامتدادها ما بين ذلك، وكون النقطة على طرف من المسافة التي تستدير فيها وعلى طرف آخر، وامتدادها فيما بين ذلك، متصور الشبح عندك. وليس ذلك بحسب آن واحد، فيجب إذن أن يكون شبح ماتقدم مستحفظا بعده باقيا عقيبه، ثم يلحقه الإحساس بما تاخر ويجتمعان امتداداً كانه محسوس. وذلك لأن صورته راسخة وإن كانت القطرة أو النقطة قد زالت عن أي حد فرضت ولم تبق فيه زمانا.

وأما ما ذكروه من أمر النور الذى يتخيّل بين يدى العين، فالسبب فى غلطهم به أن ذلك عندهم ليس يكون إلا على وجه واحداً، حتى ظنوا أنه لا يجوز أن تكون العين شيئا له فى جوهره ضوء كالاشياء اللوامع التى ذكرناها فيما سلف. فإذا كانت ظلمة لمع وأضاء ما قدّامه بكيفية تؤثرها لالشىء ينفصل عنه وكانه لا يجوز أيضا أن يكون الحك واللمس قد يحدث شعاعات نارية لطيفة فى الظلمة، كما يتفق من مس ظهر السنور

 <sup>1-</sup> كسما في جسمسيع النسيخ الخطوطة التي عندنا. وفي المطبسوعية بمصير: «يكنون تكوّن القطرة».

۲\_خبريكون.

٣ـ راجع ص ٢٩٠ ج٢ من المباحث المشرقية. وفي تعليقة نسخة: وهو انفصال النور عن
 العين فقط.

وإمرار اليد على المخَدّة واللحية في الظلمة.

وقد يظهر لك أنه لايبعد أن تكون الحدقة نفسها بما يلمع ليلا ويضىء ويلقى شعاعها على مايقابلها، فإن عيون كثير من الحيوان بهذه الصفة كعين الأسد والحية. فإذا كانت كذلك جاز أن ينير المظلم. ولهذا ما كان كثير من الحيوانات ترى الظلمة لإنارتها الشىء بنور يفيض من عينيها ولقوة عينها.

وأما حديث امتلاء الحدقة عند تغميض الاخرى فمن الذى ينكر ان يكون فى المصبة المجوّنة جسم لطيف هو مَرْكَب القوة الباصرة، وهو المدى يسمى الروح الباصر أنه يتحرك تارة مستبطنا هاربا وتارة مستظهرا مُحدقاً. فإذا غمضت إحدى العينين هربت من التعطل ومن الظلمة طبعا، فَمالت إلى العين الاخرى، لأن المنفذ فيهما مشترك على ما يعرفه اصحاب التشريح. ونيس إذا امتلا شيء من شيء، يجب أن يكون في طبع المالئ بروز وخروج وذهاب في الأرض ومسافرة إلى اقطار العالم.

وأما حديث المرآة فيلزم سؤالهم جميع من عنده أن المرآة تنطبع فيها صورة المحسوس. لكن الاجوبة التي يمكن أن يجاب بها عن ذلك ثلاثة:

جوابً كانّه مبنى على مذهب مشهور، وهو أن الصورة لاتنطبع في

١ ـ في بعض النسخ: الروح الباصرة. (والروح يذكر وتؤنث).

٧\_ هر ب\_فمال. نسخة.

٣ـراجع ص٢٨٨ و ٢٩٤ من المباحث المشرقية. وفي تعليقة نسخة: وهو انكار انطباع الصورة في المرآة.

المرآة على الهيئة التى تنطبع الصورة المادية فى موادها وبحيث لاتجتمع فيه الأضداد، بل هذه الصورة تنطبع كليتها فى كلية المرآة، ولاباس أن يجتمع فيه فيها شبح بياض وسواد معا لانهما فيها لاعلى سبيل التكيف بهما، بل كما يكون فى المعقول. والعقول تعقل السواد والبياض من غير تعاند ولا انقسام، ثم إنما يتادى إلى البصر ما يكون على نسبة ما بين الثلاث اعنى البصر والمرآة والمبصر. ولاتتفق نسبة الجميع من كل جزء من المرآة، بل يكون جزء منها يؤدى البياض بعينه وجزء آخر يؤدى السواد بعينه ويتحدد بينهما حدّ فى الرؤية، فتكون جملة الاداء والتحدد محصلة لصورة مثل المبصر فى المور.

وهذا الجواب مما لا أقول به ولا أعرفه، ولا أفهم كيف تكون الصورة تنطبع في جسم مادي من غير أن تكون موجودة فيه، وقد يخلو الجسم عنها وهي منطبعة فيه، وكيف يكون غير خال عنها وهو لايري فيه، بل تُرى صورته التي له، مع أن من شأن ذلك أيضا أن يرى. أو كيف يكون خاليا بالقياس إلى واقف دون واقف وهذا اشتطاط وتكلف بعيد.

وما فيه من التكلّف أنهم لايجعلون للشكل انطباعا فيه. فَإن جعلوا جعلوا الشكل غير محدود، ومما فيه من التكلف أن يجعلوا صورة السواد في جسم من غير أن يكون ذلك سوادا للجسم، وأن يجوّزوا أيضا اجتماع البياض فيه في وقت واحد ويجعلوا صورة السواد غير السواد وصورة

١-قسوله: "بل يكون جسره منه يؤدى" هكذا كانت النسخ الخطوطه التي عندنا. وفي مطبوعة مصر: "بل يكون جزه منها يؤدى" وهو الصواب، لارجاع الضمير الى المرآة.

٢\_وهي. نسخة. وفي تعليقة نسخة: اي المرئى والمبصر الذي يتراي في المرآة.

٣-الشطط: الجور والظلم والبعد عن الحق.

البياض غير البياض.

وأما حديث العقل والمعقول فدعه إلى وقته.

وأما الجوابان الآخران اللذان يمكن أن يجيب بهما مجيبٌ: احدهما متشدّد فيه والآخر مقارب فيه '.

فاما المتشدد فيه فنان يقال: أما أولاً فليس يجب إذا كان شيء يحتاج إليه أن يفعل شيء في شيء أن يكون المحتاج إليه مثل المرآة او المشف هاهنا ينفعل من المبدأ مثل الانفعال الذي ينفعل به الثالث، فيرى أن السيف إذا المرًبها سرًبّ .

واما ثانيا فليس بينا بنفسه ولا ظاهرا لاشك فيه أن كل جسم فاعل يجب أن يكون ملاقيا للملموس، فإن هذا وإن كان موجودا بالاستقراء في أكثر الاجسام فليس واجبا ضرورة أن يكون كل فعل وانفعال باللقاء والتماس، بل يجوز أن تكون أفعال أشياء في أشياء من غير ملاقاة. فكما يجوز أن يفعل ماليس بجسم في الجسم من غير ملاقاة كالبارى والعقل والنفس، فليس ببدع أن يكون جسم يفعل في جسم بغير الملاقاة، فتكون أجسام تفعل في جسم بغير الملاقاة، فتكون أجسام تفعل في المناس، فليس ببدع أن يكون جسم يفعل في المناس، فليس ببدع أن يكون الماللاقاة.

وليس يمكن أحداً أن يقيم برهانا على استحالة هذا. ولاعلى أنه لايمكن أن يكون بين الجسمين نصبة ووضع يجوز أن يؤثر أحدهما في الآخر من غير ملاقاة، إنما يبقى هاهنا ضرب من التعجب كما لو كان انفق أن كانت الاجسام كلها إنما يفعل بعضها في بعض بمثل تلك النصبة المباينة، فكان إذا اتفق أن شوهد فاعل يفعل بالملاقاة يعجب منه كما

١ ـ متقارب فيه ، نسخة ، اى مُساهَلٌ فيه كما سيصرح به .

٢و٣ـعَلَم ونشانه . نسبة ، النسبة ـ خ ل.

يتعجب الآن من مؤثر بغير ملاقاة.

فإذا كان هذا غير مستحيل في أول العقل وكان صحة مذهبنا المبرهن عليه يوجبه وكان لابرهان البنة ينقضه فنقول:

إن من شأن الجسم المضىء بذاته والمستنير الملون أن يفعل في الجسم الذي يقابله إذا كان قابلا للشبح قبول البصر وبينهما جسم لالون له تأثيراً هو صورة مثل صورته من غير أن يفعل في المتوسط شيئا، إذ هو غير قابل لانه شفاف. فإذا كان غير بين بنفسه ولا قام عليه برهان الا أن يكون جسم يفعل في مقابل له بتوسط شفاف البتة.

وكان هذا مجوزا في اول العقل ومتضحا بما برهنا عليه من كيفية الإدراك، وكان ذلك غير محال، فكذلك غير محال أيضا أن يكون بدل المتوسط الواحد متوسطان: المتوسط ومتوسط آخر، وبدل النصبة والوضع نصبتان ووضعان: النصبة والوضع المذكوران، مع وضع ونصبة أخرى. فيكون بدل هذا المتوسط الشفاف وحده متوسط ملوّن صقيل مع الشفاف، وبدل نصبة المقابلة مع هذا المضيء والمستنير النصبة والمقابلة مع ذلك الصقيل الذي له النصبة والوضع المذكوران مع المضيء المستنير المرئى. فيكون من شأن هذا الجسم أن يفعل في كل ماقابل مقابلا له صقيلا يكون مقابله في شفيف ولو صقيل بعد صقيل إلى غير النهاية بعد أن يكونا على وضع محدود فعلا هو مثل صورته من غير أن يفعل في الصقيل البتة. فيكون المشف والصقيل شيئين يحتاج إليهما حتى يفعل شيء في شيء آخر ولايكون ذلك الفعل بعينه فيهما. فإذا كان كذلك واتفق أن وافي خيال الصقيل إلى البصر وخيال الشيء الآخر معا ورؤيأ معا في جزء من الناظر واحد، ظُن أن الخيال يُرى في الصقيل بعكس ما

قالوا في الشعاعات<sup>١</sup>.

واما الطريق المساهل فيه فهو أنه ليس يجب أن يؤثر كلُّ شيء في كل شيء مثلُ نفسه، كما يجوز أن يؤثر أيضا مثل نفسه. فالمضيء والمستنير يجوز أن يؤثِّرا في الهواء أثراً مَّا، ذلك الأثر ليس أن يتشبح بشبح مثل صورة المضيء والمستنير، بل يؤثر فيه أثرا لايدرك بالحس البصري أو غيره من الحواس، وكذلك يجوز أن يؤثّر في الصقيل أثراً مّا إما بواسطة المشف او بغير واسطة ثم المشف أو الصقيل يفعل في آلة البصر أولاً، أو بتوسط فعله في سطح الهواء الذي يليه أثرًا، ذلك الأثر هو مثل صورة مَّا أثَّر في كل واحد منهما أولاً، فيكون كل واحد من المؤثّرين يؤثّر أثراً خلاف ما فيه، أعنى بالمؤثرين": المؤثر المرثى الذي يؤثر في المشف أو الصقيل، والمشف أو الصقيل الذي يؤثر في البصر. ومثل هذا كثير، اعنى أن يكون شيء يؤثّر في شيء أثراً خلاف طبيعته، ثم يؤثر هو في شيء آخر مثلَ طبيعة الاول، مثل الحركة فإنها تُحدث في جرم سخونةً فتسخَّن الشيء، ثم تلك السخونة تُحدث حركةً غيرَ الحركة الأولى بالعدد ومثلها في النوع.

وقد يمكن أن يشاهد هذا بمرآة ينعكس عنها ضوء ولون إلى حائط

<sup>1-</sup> في تعليقة نسخة: قوله: بعكس ماقالوا في الشعاعات، لان اصحاب الشعاعات يقولون ان الشيء الخارجي يرى في المرآة والصقيل لا ان خيال الصقيل وخيال المرثي الخارج رؤيا معا في جزء من الناظر واصحاب الشعاعات يقولون الله ينبعث اسباب الرؤية من الرائي وتصل الى المرثي واصحاب الانطباع يقولون ان اسباب الرؤية تنبعث من المرثي وتصل الى الرائي.

۲\_ای المضیء والستنیر .

٣ من المؤثرين مؤثراً خلاف ... نسخة .

بحيث يستقر في الحائط ولايتقل بحسب مقامات الناظر ولايكون مستقرا البحيث يستقر المرآة إلى الحائط، البحة في المرآة إلى الحائط، وهو وإن كان يرى في المرآة فلايرى مستقرا فيها فتكون المرآة الرّت اثرا مثل كيفيته في الاستقرار، وعلى ذلك حال البصر.

وأما حديث الانعطاف عن الماء فقد قال أصحاب الشعاع إن الشعاع إذا وقع عليه انبسط وانكسر أولا فاخذ مكانا أكثر ثم نفذ فرآه مع أكثر مما يحاذيه.

وأما أصحاب الأشباح فقد قال بعضهم: إن السبب فيه أن بعض مايحاذي يؤدى على أنه مرآة، مايحاذاة، وبعضه على أنه مرآة، ولايبعد أن يظن أن الجميع يؤدى على أنه مرآة، والمرآة من داخل خلاف المرآة من خارج.

وقال فاضل قدماء المفسرين : إن البصر يعرض له لما يفوته من استقصاء تامل الشيء ان يراه أبعد ويتفرق البصر لتامله فيعظم شبحه.

<sup>1-</sup>اى رؤية الشيء اعظم بما كان . قال شارح المقاصد ويرى الشيء في الماء اعظم منه في الماء اعظم منه في المهواء لان الشعاع ينفذ في الهواء على استقياماً وإما في الماء فبعضه ينفذ مستقيماً وبعضه ينعطف على سطح الماء ثم ينفذ الى المبصد فيرى بالامتداد الشعاعي النافذ مستقيماً ومنعطفاً معاً من غير تمايز وذلك إذا قرب المرثى من سطح الماء واما اذا بعد فيرى في موضعين لكون رؤيته بالامتدادين المتمايزين .

٢- اى اصحاب الانطباع.

٣ ـ اي بعض ما من الماء يحاذي البصر .

<sup>£</sup>وهو اسكندر الافروديسي.

٥ اي من جهة استقصاء.

ويمكن أن يُؤكد هذا القول بأن الشيء الذي اعتيد أن يرى من بُعد ما على قدرما فإذا تخيل أبعد من حيث هو ولم يُرَ قدره القدر الذي يخيله ذلك البُعد، بل أعظم منه لانه بالحقيقة قريب رؤى له مقدار اعظم من المقدار الذي يستحقه ببُعده فيتخيل أعظم من المعهود.

ثم في هذا فضل نظر يحتاج أن يُفطن له المتحقق للاصول، ويكون بحيث لايخفي عليه كيف ينبغي أن يكون الحق في ذلك.

ثم هذه الشبهة ليست عا تخص بأزومها إحدى الفرقتين دون الأخرى فإن الانكسار الذى يقوله اصحاب الانكسار إن كان للصك فلم بقى على حاله ولم لايرجع كرةً أخرى فيستوى، إذ طبيعة الشعاع أن ينفذ على الاستقامة. فإن كان هذا مستحيلا في الشعاع النافذ إليه إذا لاقاه ثم ازداد الشيء غورا فلم يعرض له أن يزداد لغوره انكساراً ولم لايزداد بامتداده انتظاما، فإن القياس يوجب أن يحدث له بالامتداد اتصال لاينبسط. وبالجملة فنعم ماقال المعلم الأول حين قال: لأن يمتد المبصر من سعة إلى ضيق فيجتمع فيه يكون ذلك فيه أعون على تحقيق صورته من أن يخرج الرائى من العين منتشرا في السعة.

ومما يتسصل بهمذا الموضع حمال مها نقوله من أوضاع المرثى والراثي والضوء والمرآة، فنقول:

قد يعرض أن يكون المرئى والمضيء والرائى في شفّاف واحد وقد يعرض أن يكون المضيء والمرئى في شفّافات بينها سطوح.

١ ـ في تعليقة نسخة: يعنى اذا نفذ في الماء لزم ان يمتد منتظماً بل انتظامه في الغيق او لي
 من انتظامه حيث انتشاره في سعة العالم كذا في التلخيص.

فإن كمان وضع السطح في المحاذاة التي بين الراثي والمضيء الفاعل للاستنارة لم يُر ذلك السطح كسطح الفلك والهواء .

وإن كان السطح خارجا عن ذلك كسطح الماء ونحن في الهواء، والمضيء ليس في هذه المحاذاة، فإن ذلك السطح ينعكس عنه الضوء الآتي من المضيء إلى البصر، فيرى متميزاً، فقد علمت مانعني بالعكس. وإن كان في داخل السطح المنعكس عنه مرثى أراه ما هو فيه على أنه مشف وأراه على أنه مرآة، وكانت المرآة التي هناك مطابقةً لما يحاذي المرثى إن كان مكشوفا للوائي.

وإن كان مستورا وكانت المرآة ملتقى الخط الخارج من البصر والعمود الخارج من المرثى الذى في الماء، فإن شبحه يتأدى عنه على استقامة. فإنك إن القيت خاتما في الطشت بحيث لاتراه ثم ملاته ماء رأيته.

وإن كان المرثى خارجا عن شفاف متوسط غير الشفاف الذى فيه الرائى والمضيء، فإن المشف المتوسط يُريه وإن كان ليس كذلك ، بل هو من جهة الراثى، فإن سطح ذلك المشف لايريه إلا أن يجعل له لون غريب بشىء يوضع من ذلك الجانب حتى يُرى ككرة البلور الملون أحد جانبها.

افق تعليقة نسخة: قوله وأن كان ليس كذلك: بعنى ال كان دلك الشف وفع خلف المرئى بالنسبة الى الرائى قان كان الرئى متوسطا بين البصر وذلك المشف لم يزده المشف
 كذا في التلخيص.

### الفصل الثامن

### في سبب رؤية الشيء الواحد كشيئين

لَنَ قُلُ في سبب رؤية الشيء الواحد كشيئين فإنه موضع نظر، وذلك لانه أحد مايتعلق به أصحاب الشعاعات أيضا. ويقولون: إنه إذا كان الإبصار بشيء خارج من البصر يلقى المبصر شم يتفق أن يسنكسر وضعه عند البصر ، وجب أن يرى الشيء الواحد لا محالة كشيئين متباينين فيرى اثنين. وليسوا يعلمون أن هذا يُلزمهم الشناعة بالحقيقة، وذلك لان الإبصار إن كان بماسة أطراف الشعاعات وقد اجتمعت عليه، في جب أن يُرى على كل حال واحدا. ولايضر في ذلك انكسار أطراف الشعاعات المنكسرة.

بل الحق هو أن شبح المبصر يتادى بتوسط الشفاف إلى العضو القابل المتهيئ الأملس النير من غير أن يقبله جوهر الشفاف أصلا من حيث هو

١- في تعليقة نسخة: انكسار النور هو انحراف النور عن جهة مسيره اذا اجتاز الى مادة شفافة اكتف او الطف من التي كان مسيره فيها فاذا اجتاز الى مادة اكتف صار الى نحو خط عـ مـودى فـرض فى تلك المادة من ملتـقى النور مع سطح تلك المادة على ذلك السطح، واذا اجتاز الى الطف صار عن العمودى الذكور.

تلك الصورة، بل يقع البحسب المقابلة لافى زمان، وأن شبح المبصر أول ما بنطبع إنما ينطبع فى الرطوبة الجليدية، وأن الإبصار بالحقيقة لا يكون عندها، وإلا لكان الشيء الواحديرى شيئين لأن له فى الجليدتين شبحين كما إذا لمس باليدين كان لمسين. ولكن هذا الشبح يتأدى فى العصبتين الجوّنتين إلى ملتقاهما على هيئة الصليب، وهما عصبتان نبيّن لك حالهما حين نتكلم فى التشريح.

وكما أن الصورة الخارجة يمتد منها في الوهم مخروط يستدق إلى أن توقع زاويته وراء سطح الجليدية، كذلك الشبح الذي في الجليدية يتادى بوساطة الروح المؤدية التي في العصبتين إلى ملتقاهما على هيئة مخروط فيلتقى المخروطان ويتقاطعان هناك فت تخذ منهما صورة شبحية واحدة عند الجزء من الروح الحامل للقوة الباصرة.

ثم أن ما وراء ذلك روحا مؤدّية للمبصر لامدركة مرة اخرى، وإلا لافترق الإدراك مرة اخرى لافتراق العصبتين. وهذه المؤدّية هي من

١\_اي هذا التادي.

٢- قوله قدّس سره: «ويتقاطعان هناك» يعنى يتقاطعان ثم ينعطفان كما هو مختاره فى ذلك. والقول الآخر: انهما يتقاطعان على التقاطع الصليبي من غير انعطاف. فقد قال الشيخ فى الفصل الثاني من الجملة الثانية من كليات القانون فى تشريح العصب الدماغي ومسائكه ما هذا لفظه: «قد تنبت من الدماغ ازواج من العصب سبعة فالزوج الاول مبدأه من غور البطنين المقدمين من الدماغ عند جواز الزائدتين الشبيهتين بحلمتي المئدى اللتين بهما الشم وهو صغير مجوف يتيامن النابت منهما يساراً ويتياسر النابت منهما يميناً ثم يلتقيان على تقاطع صليبي ثم ينعطفان وينفذ النابت يميناً الى الحدقة اليسرى ويتسع فوهاتهما حتى يشتمل على الرطوبة التي تسمى زجاجية. وقد ذكر غير جائينوس انهما ينفذان على التقاطع الصليبي من غير انعطاف». ص180.

جوهر المبصر وتنفذ إلى الروح المصبوبة في الفضاء المقدم من الدماغ فتنطبع الصورة المبصرة مرة اخرى في تلك الروح الحاملة لقوة الحس المشترك فيقبل الحس المشترك تلك الصورة وهو كمال الإبصار'.

والقوة المبصرة غير الحس المشترك، وإن كانت فاتضة منه مدبّراً لها. لأن القوة الباصرة تبصر ولاتسمع ولاتشم و لاتلمس ولاتذوق، والقوة التي هي الحاسة المشتركة تبصر وتسمع وتشم وتلمس وتذوق على ماستعلم.

ثم إن القوة التي هي الحاس المشترك تؤدى الصورة إلى جزء من الروح يتصل بجزء من الروح الحامل لها فتنطبع فيها تلك الصورة وتخزنها هناك

ا- أنال الشيخ في التعليقات: المبصر اما ال يكون المؤدى له الهواء او الماء فان كان المؤدى له النبواء لا يكون المؤدى له النبواء لا يكون المؤدى المناف في البصر لا يكون فادر ما يحصل منه في البصر لا يكون زايدا على حقيقته وذلك يختلف بحسب القرب والبعد فان القريب يجعله اكبر والبعيد بجعله اصغر لان القاعدة يكون في المبصر والزاوية في البصر واذا بعد المبصر يكون الزاوية احد. وان كان المؤدى له الماء فيجب ان يكون القدر الحاصل منه في البصر اكبر لان البصر ينتشر فيه لان البصر ينتشر فيه البصر على خطبن من جرم الماء فيكون الزاوية اعظم والمرئى في المرايا الما يحصل فيها صورة المبصر على خطبن من جرم المرآة ثم ينعكس منها الى البصر فيكون على زوايا مختلفة. التعليقات ص ٦٩.

وقال صاحب الشوارق: "قال اصحاب الشعاع يجب ان يلتف الخروطان عند الخروج من العينين بحيث يتحد سهماهما حتى يرى الشيء الواحد واحداً فان عارض عارض من العينين بحيث يتحد سهماهما حتى يرى الشيء الواحد شيئين لان قوة النور في يعنع عن التفافهما كذلك بل تعدد السهمان رقى الشيء الواحد شيئين لان قوة النور في سهم الخروط ومن توهم ان انحاد سهمى الخروطين غير مكن بل الصواب ان بقال باتحاد موقعى السهمين وتعددهما فقد غفل عن قيد الالتفات وما زعمه صوابا فهو خطأ لان اتحاد الموقعين مع تعدد السهمين أنما يكفى في رؤية الشيء واحداً لو كان المرتى نقطة منه واما اذا كان المرتى ذلك الشيء كله فلايكفى ذلك". شوارق الالهام ح٢ ص٣٨٢٠

عند القوة المصورة وهي الخيالية \_كما ستعلمها \_ فتقبل ' تلك الصورة وتحفظها '. فإن الحس المشترك قابل للصورة لا حافظ، والقوة الخيالية حافظة لما قبلت تلك.

والسبب في ذلك أن الروح التي فيها الحس المشترك إنما تثبت فيها الصورة الماخوذة من خارج منطبعة مادامت النسبة المذكورة بينها وبين المبصر محفوظة أو قريبة الحهد. فإذا غاب المبصر انمحت الصورة عنها ولم تثبت زمانا يعتدبه.

وأما الروح التي فيها الخيال فإن الصورة تثبت فيها، ولو بعد حين كثير، على ما سيتضح لك عن قريب.

والصورة إذا كانت في الحس المشترك كانت محسوسة بالحقيقة فيه"، حتى إذا انطبع فيه صورة كاذبة في الوجود احسها كما يعرض للممرورين، وإذا كانت في الخيال كانت متخيلة لامحسوسة.

ثم إن تلك الصورة التي في الخيال تنفذ إلى التجويف المؤخر إذا شاءت القوة <sup>6</sup> الوهمية ففتحت الدودة بتبعيد مابين العضوين المسميين

١- اي فوة الحس المشترك.

۲\_ ای فوة الخیال .

سوكمه فيها. نسخة. فالتذكير باعتبار الحس المشترك، والتانيث باعتبار الروح.

صفوله: «إذا شاءت القوة الوهمية»، إعلم إن القوة المسماة بالوهم هي الرئيسة الحاكمة في الحيوان ومعنى هذا الكلام أن جميع القوى التي دونها من الحس المسترك والحيال والمتصرفة والحافظة من شنونها والاسال المك القوى كلها في الحقيفة هي فعل هذه القرة الرئيسة. إلا إن أها في موطن عل واحدة من تلك القرق اسما حدسا، ففي موطن تسمى الحس المشترك، وفي أشر الحيال وهكذا. فوزان الوهم مع تلك القوى وزان الناطفة مع قواها.

نم لما كنان ادراك المعاني الجزئية بين سنانو افعال القبوي الحبيوانية اشرف من غيرها

اليتى الدودة، فاتصلت بالروح الحاملة للقوة الوهمية بتوسط الروح الحاملة للقوة المتخيلة التى تسمى في الناس مفكرة، فانطبعت الصورة التى في الخاملة للتخيلة خادمة للوهمية . والقوة المتخيلة خادمة للوهمية

اسندوها الى القوة الرئيسة الحاكمة وان كانت افعال سائر القوى فعلها. فافهم وتبصر . ثم اعلم ان القوة الخيالية الخازنة تسمى مصورة عند الاطباء وليس المراد منها القوة المصورة التي عملها تصوير الاعضاء وتشكيلها على اختلاف الآراء في ذلك. وان القوة المتصرفة والمتخيلة والمفكرة والمتفكرة هي قوة واحدة تسمى باسامي مختلفة باعبارات مختلفة .

وللشيخ - قدس سرة - كلام منيع في المباحثات في المقام يجديك في فهم عبارة الكتاب في سريان القوة الوهمية في جميع القوى التي دونها ورياستها عليها وهذا كلامه بعباراته: قالقوة العقلية اذا اشتاقت الى صورة معقولة تضرّعت بالطبع الى المبدأ الواهب فان ساحت عليها على سبيل الحدث كفيت المؤونة، والافزعت الى حركات من قوة اخرى من شانها ان تعدّه لقبول الفيض لتاثير ما مخصوص يكون في النفس مثلاً ومشاكلة بينها وبين شيء من الصور التي في عالم الفيض، في حصل لها بالاضطرار ماكان لا يحصل لها بالحدس، فالقوة الفكرية ان عنى بها الطالبة فهي للنفس الناطقة وو من قبيل العقل بالملكة لاسيما اذا زاد استكمالاً بما جاوز الملكة، وان عنى بها العارضة للصورة المتحركة فهي المتخيلة من حيث تتحرك مع شوق القوة العقلية».

ثم اعلم ان وزان النفس الناطقة مع قويها وزان الوهم مع دونها من القوى كما قلنا. فعلى هذا الفعل الذي يسند الى قوة من القوى الانسانية فهو بالحقيقة مسند الى النفس الأ ان النفس وافعالها في كل شان من شئونها اسما خاصاً. ويقول صدر المتالهين في آخر الباب الرابع من نفس الاسفار في هذا المقصد الاسنى بعد مطالب ما هذا لفظه: «فكل محسوس فهو معقول بمعنى انه مدرك للعقل بالحقيقة لكن الاصطلاح قد وقع على تسمية هذا الادراك الجزئي بوساطة الحس بالمحسوس قسيماً للمعقول اعنى ادراك الجردات بالكلية هذا». ص ٢٠٤ ج كل ط ٢٠ على ١٠٠٤ مل ٢٠٤٠

١- القوة المسماة بالوهم هي الرئيسة الحاكمة في الحيوان حكماً ليس فصلاً كالحكم العقلي. وسيبجيء تفصيل الكلام فيها في آخر الفصل الاول من المقالة الآتية. مؤدية ما في الخيال إليها، إلا أن ذلك لايشت بالفعل في القرة المتوهمة، بل مادام الطريق مفتوحا والروحان متلاقيين والقوتان متقابلتين فإذا أعرضت القوة المتوهمة عنها بطلت عنها تلك الصورة.

والدليل على صحة القول بأن حصول هذه الصورة فى الوهم غير حصولها فى الخيال، أن الخيال كالخازن وليست الصورة التى فيه متخيلة للنفس بالفعل دائما، وإلا لكان يجب أن نتخيل معا صورا كثيرة أى صورة كانت فى الخيال، ولاهذه الصور أيضا فى الخيال على سبيل ما بالقوة وإلا لكان يحتاج إلى أن نسترجع بالحس الخارج مرة أخرى، بل هى مخزونة فيه، والوهم بتوسط المفكرة والمتخيلة يُعرضها على النفس وعنده يقف تأدّى الصور للمحسوسة، وأما الذكر فهو لشىء آخر كما نذكره بعد. فهذه اصول يجب أن تكون عتيدة عندك.

ولنرجع إلى غرضنا فنقول: إن السبب في رؤية الشيء الواحد اثنين اربعة أسباب:

أحدها انفت الالآلة المؤدية للشبح الذى فى الجليدية إلى ملتقى العصبتين فلا يتأدى الشبحان إلى موضع واحد على الاستقامة، بل ينتهى كل عند جزءمن الروح الباصر المرتب هناك على حدة، لان خطى الشبحين لم ينفذا نفوذا من شأنه يتقاطعا عند مجاورة ملتقى العصبتين، فيجب لذلك أن ينطبع من كل شبح ينفذ عن الجليدية خيال على حدة وفى جزء من الروح الباصرة على حدة، فيكون كانهما خيالان عن شيئين مفترقين

ص ٣٣٤. وراجع آخر الفصل التاسع من النمط الثالث من الاشارات وشرحه للمحقق الطوسي. ص٨٤٨.

۱\_انفتال: اعوجاج وپیچیدگی.

من خارج، إذ لم يتحد الخطان الخارجان منهما إلى مركز الجليديتين نافذين في العصبتين، فلهذا السبب ترى الأشياء كثيرة متفرقة '.

والسبب الثاني حركة الروح الباصرة وتموّجه يُمنة ويُسرة حتى يتقدم الجزء المدرك مركزه المرسوم له في الطبع آخذا إلى جهة الجليديتين أخذاً متموجا مضطربا فيرتسم فيه الشبح والخيال قبل تقاطع الخروطين فيرى شبحين، وهذا مثل الشبح المرتسم من الشمس في الماء الراكد الساكن مرة واحدة والمرتسم منها في المتموج ارتساماً متكرراً. وذلك أن الزاوية الحاصلة بين خط البصر إلى الماء وخط الشمس إلى الماء التي عندها يكون

١- في تعليقة نسخة: قال حكماء الافرنج أن طبقة الزجاجية تكون عدسية الشكار فاذا كان تحديبها اكثر ما ينبغي فالاشعة المنعكسة من الاشياء في العين يجتمع قبل ان يصل الي مجمع النورين وذلك يوجب إن لايري الاشباء البعيدة واضحة طاهرة ويري الاشباء القريبة واضحة ظاهرة وان كنان تحديها اقل ما يتبغى يكون الرزية عالى عكس مناذكراي يرى الأشياء البعيدة واضحة والقريبة غير واضحة لاجتماع الاشعه بعد النسين في مجمع النورين ولعلاج كل منهما صنعوا ألة وقالوا ان الحول يعرض اذا لتان عضب الزجاجي من احد العينين مخالفاً للعين الاخرى في قلة التحديب وكثرته فلامحالة يري الشيء الواحد حينتذ شيئين لانه محال إن يرى الشيء الواحد بعيداً وقريباً في زمان واحدوفي محل واحدكما ان الشخص اذا وضع على احدى عبنيه آلة يسمى بالقارسية دوربين ويرى بتلك الآلة من هذه العين شيئا كالقمر مثلاً ويلاحظ ايضا في تلك الحالة بالعبير الاخرى التي لايوضع على الآلة هذا الشيء بعينه يرى ذلك الشيء في تلك الحُالة شينين لان الشيء بالآلة يرى قريباً وبدونها بعيداً ومحال ان يرى الشيء الواحد قريباً وبعيداً في زمان واحد وفي محل واحد فالامحالة يرى الشيء الواحد حينتذ شيئين وكذا الخول يعرض اذا لميكن الطبقة المذكورة على النهبج الطبيعي وفي الموضع الطبيعي بل يقع اما اقرب ما ينبغي او ابعد فانه حيننذ لايجتمع الاشعة النعكسة في العين في نقطة واحدة بل تجتمع في نقطتين متجاورتين فيرى الشيء الواحد حينئذ ايضا ششر.

إبصار الشيء على طريق التأدى من المرآة لشيء لاتبقى واحدة، بل يتلقاها الموج في مواضع فتكثر هذه الزاوية فتنطبع أشباح فوق واحد.

والسبب الثالث من اضطراب حركة الروح الساطن الذي وراء التقاطع إلى قدام وخلف حتى تكون لها حركتان إلى جهتين متضادتين: حركةً إلى الحس المشترك، وحركةً إلى ملتقى العصبتين، فتتأدى إليها صورة المحسوس مرة أخرى قبل أن ينمحي ما تؤديه إلى الحس المشترك، كأنها كما أدَّت الصورة إلى الحس المشترك رجع منها جزءٌ يقبل ما تؤدَّيه القوة الباصرة وذلك لسرعة الحركة، فيكون مثلا قد ارتسم في الروح المؤدية صورة فنقلتها إلى الحس المشترك، ولكل مرتسم زمانُ ثبات إلى أن ينمحي، فلما زال القابل الأول من الروح عن مركزه لاضطراب حركته يخلفه جزء آخر فَقَبَلَ قبولُه ' قبل أن ينسحي عن الأول، فتجزَّات الروحُ للاضطراب إلى جزء متقدم كنان في سمت المرئي فأدركه ثم زال، ولم تزل عنه الصورة دفعة، بل هي فيه وإلى جزء آخر قابل للصورة أيضا بحصوله في السمت الذي في مثله يدرك الصورة عاقبا للجزء الأول والسبب الاضطراب. وإذا كان كذلك حصل في كل واحد منهما صورة مرئبة، لأن الأولى لم تنمح بعدُ عن الجزء القابل الأول المؤدّى إلى الحس المشترك أو عن المؤدي إليه محتى انطبعت في الثاني.

والفرق بين هذا القسم والقسم الذي قبله أن هذه الحركة المضطربة إلى قدّام وخلف، وكانت تلك إلى يُمنة ويُسرة .

١ ـ الباطنة التي، نسخة.

٢\_ قوله: "فقبل قبوله" اي قبل الجزء الآخر مثل قبول الجزء القابل الاول.

٣ـ عن غير المؤدى اليه، نسخة.

ولمثل هذا السبب ما يرى الشىء السريع الحركة إلى الجانبين كشيئين. لانه قبل أن انمحى عن الحس المشترك صورته وهو فى جانب يراه البصر وهو فى جانب آخر فيتوافى الدراكاه فى الجانبين معا. وكذلك إذا دارت نقطة ذات لون على شىء مستدير رؤيت خطا مستديرا، وإذ امتدت بسرعة على الاستقامة رؤيت خطا مستقيما.

ونظير هذه الحركة الدُوار، فإنه إذا عرض سبب من الاسباب المكتوبة في كتب الطب فحرك الروح الذي في التجويف المقدم من الدماغ على الدورا، وكانت القوة الباصرة تؤدى إلى ما هناك صورة محسوسة، فالجزء من الروح القابل لها لايثبت مكانه، بل ينتقل ويخلفه جزء آخر يقبل تلك الصورة بعد قبوله وقبل انمحاثها عنه. وكذلك على الدور، فيتخيل أن المرتيات تدور وتتبدل على الرائى، وإنما الرائى هو الذي يدور ويتبدل على الرائى، وإنما الرائى هو الذي يدور ويتبدل على الرائى، فإنما الرائى هو الذي يدور انتقل لامحالة شبحه الباطن من جزء من القابل إلى جزء آخر، فإنه لوكان الشبح يثبت في ذلك الجزء بعينه لكان نسبة القابل مع المقبول واحدة ثابتة. الشبح يثبت في ذلك الجزء بعينه لكان نسبة القابل مع المقبول واحدة ثابتة. فإذن إذا عرض لحامل الشبح أن ينتقل عن مكانه انتقل الشبح لامحالة، فتغيّرت نسبته إلى الجسم الذي من خارج، فعرض ما يعرض لوكان الشيء الذي من خارج، فعرض ما يعرض لوكان الشيء

وأيضا فإن الناظر في ماء شديد الجرى يتخيل له أنه هُوْدًا يميل عن جهة ويسقط إليها، والسبب في ذلك أنه يتخيل الاشياء كلها تميل إلى خلاف جهة ميل الماء، فإن شدة الحركة الموجبة لسرعة المفارقة تُوهم أن

١\_فتوافى، نسخة.

٢\_ متعلق بقوله: «فحرك».

المفارقة من الجانبين معا، والسبب انتقال الشبح في القابل مع ثباته في كل جزء تفرضه زمانا ما .

ويجب أن يعلم أن مع هذه الاسباب سببا آخر مُعيناً لها مادياً، وذلك أن جوهر الروح جوهر في غاية اللطافة وفي غاية سرعة الإجابة إلى قبول الحركة، حتى أنه إذا حدث فيه سبب موجب لانتقال الشبح من جزء إلى جزء يلزمه أن يتحرك جوهر الروح حركةً ما وإن قلّت إلى سمت ذلك الجزء.

والسبب في ذلك أن لكل قوة من القوى المدركة انبعاثا بالطبع إلى مُدركها، حتى انها تكاد تلتذ به وإذا انبعثت نحوه مال حاملها إليه أو مالت بحاملها إليه.

ولهذا ما كان الروح الباصر يندفع جملة إلى الضوء وينقبض عن الظلمة بالطبع، فإذا مال الشبح إلى جزء من الروح دون جزء كانت القوة كالمندفعة إلى جهة ميل للشبح بآلتها. فإن الآلة مُجيبة لها إلى نحو الجهة التى تطلبها القوة فيحدث في الروح تموج إلى تلك الجهة للطافتها وسرعتها إلى قبول الاثر كانها تتبع الشبح . ولهذا السبب إذ أطال الإنسان النظر إلى شيء يدور يتخيل له أن سائر الاشياء تدور لانه تحدث في الروح حركة مستديرة لاتباعها لانتقال الشبح.

وكذلك إذا أطال النظر إلى شيء سريع الحركة في الاستقامة تحدث في الروح حركة مستقيمة إلى ضد تلك الجهة، لأن جهة حركة الشيء متضادة لجهة حركة الشبح '، فحينلذ ترى الاشياء كلها تنتقل إلى ضد

١ في غير واحد من النسخ: التبع حركة الشبح،

٢- فى تعليقة نسخة: «وفى بعض النسخ لان جهة حركة الشبح مضادة لجهة حركة ذى
 الشبح». لان حركة الشبع تكون الى الداخل والى الحس المشترك.

تلك الجهة، لأن أشباح الأشياء لاتثبت.

والسبب الرابع اضطراب حركة تعرض للثقبة العنبية، فإن الطبقة العنبية "سهلة الحركة إلى هيئة تتسع لها الثقبة وتضيق تارة إلى خارج، وتارة إلى داخل على الاستقامة أو إلى جهة، فيتبع اندفاعها إلى خارج انضغاط يعرض لها واتساع من الثقبة، ويتبع اندفاعها إلى داخل اجتماع يعرض لها وتضيّق من الثقبة. فإذا اتفق أن ضاقت الثقبة يرى الشيء اكبر أو اتسعت "رُوى أصغر، أو اتفق أن مالت إلى جهة رُوى في مكان آخر، فيكون كان المرثى أو لا غير المرثى ثانيا، وخصوصا إذا كان قد تمثل قبل أغحاء الصورة الاولى صورة أخرى أ.

ا-في تعليمة نسخة: اعلم ان كل واحدة من العينين مركبة من سبع طبقات وثلاث رطوبات: الطبقة الاولى الملتحمة وهي التي تلى الهواه، والثانية القرنية وهي وراء الملتحمة ولا لون لها وانما تتلون بلون الطبقة التي تحتها. والطبقة الثالثة العنبية وهي قد تكون سوداء وقد تكون زرقاء وقد تكون شهلاء وهي بعد القرنية وبعد الطبقة العنبية الرطوبة البيضية وهي رطوبة صافية شبيهة ببياض البيض. والطبقة الرابعة العنكبوتية وهي شبيهة بنسج العنكبوت وهي بعد الرطوبة البيضية وبعد هذه الطبقة الرطوبة الجليدية وهي رطوبة صافية نيرة تشبة الجليد وبعدها رطوبة الزجاجية وهي تشبه الزجاج الذائب، والطبقة المساحة الطبقة المشبكية وهي تشبه الشبكة وهذه الطبقة بعد الرطوبة الزجاجية، والطبقة السادسة الطبقة المشيمية وهي تشبه المشبمة وهذه العين.

كرد آفريدگار تعالى بفيضل خويش چشمت به هفت پرده و سه آب منقسم صلب و مشيمه شبكه زجاج و آنگهي جليد پس عنكبوت وييش وعنب قرن وملتحم

> ۲ـ رؤى، نسخة. ... ....

٣ـ واذا اتّسعت، نسخة.

٤ـ قال القرشي في شرح القانون: ان سبب ذلك ان الروح اذا كانت اكثر من المقدار الذي يقتضيه الثقبة لزم ان يتكاثف ويتصغر حجمها ليمكن حصولها في مكان صغير واذا وقع ولقائل ان يقول: فلم لاتثبت الصورة واحدة مع انتقال القابل كمال تبقى صورة الضوء واحدة مع انتقال القابل، فيكون إذا زال القابل عن المحاذاة بطلت الصورة عنه وحدثت فيما يقوم مقامه، فلم تكن صورتان، فلم تكن رؤيتان، ولا اتصال خط من نقطة، ولارُؤيت الاشياء تستدير.

فنقول: لا يبعد ان يكون من شان الروح التى للحس المشترك ان لاتكون إنما تنضبط الصورة بالمحاذاة فقط، وإن كان لا تضبطها بعد المحاذاة مدة طويلة فيكون يضبط لاكضبط المستنير بالضوء للضوء الذى يبطل دفعة ولاكضبط الحجر للنقش الذى يبقى مدة طويلة، بل بين بين. وتكون تخليته عن الصورة بسبب تقوى وتُعان بعد المحاذاة بزمان ما لاسباب تجدها مذكورة فيما تفتر حركته وفيما يعود إلى طبيعته حيث نتكلم في مثله.

ومن هذا يعلم أن قبول الروح الباطن للخيالات المبصرة ليست كقبول الشبح الساذج الذى يزول مع زوال المحاذاة. وبالحرى أن تكون الحواس هى هذه المشهورة، وأن تكون الطبيعة لاتنتقل من درجة الحيوانية إلى درجة فوقها، أو توفى جميع ما يكون فى تلك الدرجة. فيجب من ذلك أن تكون جميع الحواس محصلة عندنا، ومن رام أن يبين هذا بقياس واجب فقد يتكلف شططاً. وجميع ما قبل فى هذا فهو غير مبرهن، أو لست أفهمه فهم المبرهن عليه ويقهمه غيرى، فلتتعرف ذلك من غير كلامنا.

عليه الشبح وهو لامحالة يكون على ما هو المقدار الطبيعي له فعند ماينتقل الروح من ذلك المكان الى جهة التقاطع يزول القاسر لها على الاجتماع والتكاثف وحينئذ ينتقل الى مقداره الطبيعي ويلزم ذلك انبساط مثل الشبح فيصير اعظم مما هو عليه الامر الطبيعي فيرى القوة ذلك المرتى اعظم ما هو عليه .

فالحواس المفردة والحسوسات المفردة ماذكرنا، وهاهنا حواس مشتركة المحسوسات مشتركة فلنتكلم أولا في المحسوسات المشتركة فنقول:

إن الحواس منا قد تحس مع ما تحس اشياء اخرى لو انفردت وحدها لم تحسّ، وهذه الأشياء هي المقادير والأوضاع والأعداد والحركات والسكونات والأشكال والقُرب والبُعد والمماسة وما هو غير ذلك ما يدخل فيه. وليس إنما تحُسِّ هذه بالعرض، وذلك لأن المحسوس بالعرض هوالذي ليس محسوسا بالحقيقة، لكنه مقارن لما يُحسِّ بالحقيقة مثل إبصارنا أبا عمرو وأبا خالد، فإن الحسوس هو الشكل واللون، ولكن عرض أن ذلك مقارن لشيء مضاف؛ فنقول: إنا احسسنا بالمضاف ولم نحسَّه البتة ولا في أنفسنا خيال أو وهم ولا رسم لأبي خالد من حيث هو ابوخالد يكون ذلك الوهم، أو الخيال مستفاداً من الحس بوجه من الوجوه. وأما الشكل والعدد وغير ذلك فإنه وإن كان لا يحسّ بانفراده، فإن رسمه وخياله يلزم خيال مايُحسّ وما يُدرك بانه لون او حرارة او برودة مثلا، حتى يمتنع ارتسام أمثال هذه في الخيال دونها اليضا. وليس إذا كان الشيء متمثلا ومدركا لشيء في شيء بتوسط شيء فهو

 <sup>1-</sup>قال شارح المواقف اى تشترك فى ادراكها الحواس الظاهرة فلايحتاج فى الاحساس بها
 الى قوة اخرى. قال بهمنيار فى التحصيل اما المحسوس المشترك هو ما يدركه جميع
 الحواس او اكثرها بو اسطة محسوسه الخاص.

٢\_يلزمه، نسخة.

٣\_ في تعليقة نسخة: اي اللون والحرارة والبرودة.

٤ في تعليقة نسخة: اي دون الشكل والعدد والحركة والسكون.

غير متمثل بالحقيقة فإن كثيراً من الأمور التي بالحقيقة وليست بالعرض فإنها تكون بمتوسطات.

وهذه المحسوسات المشتركة لما كان إدراكها بهذه الحواس ممكنا لم يحتج إلى حاسة أخرى، بل لما كان إدراكها بلاتوسط غير ممكن استحال أن تفرد لها حاسة.

فالبصر يدرك العظم والشكل والعدد والوضع والحركة والسكون بتوسط اللون، ويشبه أن يكون إدراك الحركة والسكون مشوباً بقوة غير الحسل.

واللمس يدرك جميع هذا بتوسط صلابة أولين في أكثر الأمر، وقـد يكون بتوسط الحر والبرد.

والذوق يدرك العظم بان يذوق طعما كثيرا منتشرا، ويدرك العدد بان

 <sup>1-</sup> وليس اذا كان الشيء متمثلاً ومدركا لشيء في شيء متوسط فهو غير متمثل بالحقيقة ،
 نسخة مصحّحة .

٢- قال صدر المتالهين في الاسفار: وواعلم ان معنى كون الحركة والسكون محسوسين ان العقل با عانة الحس يدركهما فان الحس يدرك الجسم تارة قريبا من شيء و تارة بعيداً وهكذا على التدريج فيحكم العقل بان ذلك الجسم متحرك خارج من القوة الى الفعل واما معنى خروج الشيء من القوة الى الفعل فليس من مدركات الحس لانه امر نسبى اضافي وكذا الحس يدرك جسماً واقعاً في مكانه غير زايل فالعقل يحكم باتصافه بالاستقرار وعدم الانتقال وليس للحس ان يدرك استقرار الجسم او عدم انتقاله وزواله عن المكان الاول لان الاول اضافي والثاني عدمي وشيء من الامور الاضافية والعدمية ليس من مدركات الحس ولذلك راكب السفينة لما لم يدرك حسم باختلاف اوضاع للسفينة وقربها وبعدها بالنسبة الى جسم آخر خارج عنه لم يشعر بالحركة فيشبه ان يكون ادراك الحركة والسكون امراً ذهنياً بشركة الحس كالبصر و آخر الفصل الرابع من نفس الاسفارج ٤ ص٤٩ ط٢٠.

يجد طعوما كثيرة في الأجسام، وأما الحركة والسكون والشكل فيكاد أن يدركه أيضا ولكن ضعيفا، يستعين في ذلك باللمس.

وأما الشم فيكاد لايدرك به العظم والشكل والحسركة والسكون إدراكا متمثلا في الشام، بل يدرك به العدد بان يتمثل في الشام، ولكن النفس تدرك ذلك بضرب من القياس أو الوهم بأن تعلم أن الذي انقطعت رائحته دفعة قد زال والذي تبقى رائحته هو ثابت.

وأما السمع فإن العظم لايدركه ولكن السمع قد تدلّه النفس عليه دلالة غير مستمرة على الدوام، وذلك من جهة أن الأصوات العظيمة قد ينسبها إلى اجسام عظيمة، وكثيرا ما تكون من أشياء صغيرة وبالعكس. ولكن قد يدرك العدد ويدرك الحركة والسكون بما يعرض للصوت الممتد من ثبات أو اضمحلال يكون مصيره إلى ذلك الاختلاف في تحدد مثل ذلك البعد. ولكن هذا الإدراك من جملة ماتدركه النفس للعادة التي عرَقْتها.

وقد يمكن أن يسمع الصوت عن الساكن على هيئة الصوت الذى يسمع عن المتحرك وعن المتحرك على هيئة الصوت الذى سمع عن الساكن، فلاتكون هذه الدلالة مركونا إليها ولاتجب وجوبا، بل تكون فى أكثر الأمر. وأما الشكل فلايدركه السمع إلا شكل الصوت لاشكل الجسم، وأما الذى يسمع عن الجوّف فيوقف على تجويفه فهو شىء يعرض

١-قال صدر المتالهين في الاسفار ص٤٩ ج٤ ط ١ = ص٢٠٤ ج٨ ط٢: اما الشم فانه
لايدرك شيئاً من ذلك الا العدد باعانة من العقل وهو ان يعلم ان الذي انقطعت راتحته
غير الذي حصلت ثانياً.

٢- اكثر النسخ: «على هياة الذي» اى على هيأة الصوت الذي. وفي بعضها: • حلى هيأته التي».

للنفس وتعرفه النفس على سبيل الاستدلال. وَتَأْمُل مذهب العادة فيه.

ويشبه أن يكون حال البصر في كثير ما يدركه هذه الحال أيضا إلا أن إدراك البصر لما يدركه من ذلك أظهر.

فهذه هى المحسوسات التى تسمى مشتركة ، إذ قد تشترك فيها عدة من الحواس والعدد كانه أولى ما يسمى مشتركا فإن جميع الحواس تشترك فيه.

وقد ظن بعض الناس أن لهذه المحسوسات المشتركة حاسة موجودة فى المحيوان تشترك فيها وبها تُدرك، وليس كذلك. فانت تعلم أن من ذلك ما يُدرك باللون لولا اللون لما ادرك، وأنّ منه ما يدرك باللمس لولا الملموس لما ادرك. فلو كان يمكن أن يُدرك شيء من ذلك بغير المتوسط من كيفية هى تدرك اولا لسىء من هذه الحسواس، لكان ذلك مكنا، وأصا أن ما يستحيل فينا إدراكه إلا بتوسط مدرك بحاسة معلومة أو استدلال من غير توسط الحاسة فليس لها حاسة مشتركة بوجه من الوجوه.

١- قال صدر المتالهين في الاسفار ص ٤٩ ج ٤ ط ١ = ص ٢٠٢ ج ٨ ط٢: كل مايقال انه محسوس قاما ان يكون بحبث يحصل منه عند الحس اثر او لا يحصل فان لم يحصل فهو المحسوس بالعرض وان حصل فلا يخلواما ان يتوقف الاحساس به على الاحساس بشيء آخر او لا يتوقف فالاول هو الحسوس الثاني والثاني هو الحسوس الاول.



# المقالة الرابعة في الحواس الباطنة

اربعة فصول

[الفصل الأوّل: فيه قول كلَّى على الحواس الباطنة التي للحيوان]

[الفصل الثانى: فى افعال القوَّة المصوَّرة والمفكَّرة من هذه الحواسُ الباطنة]

[المفصل الثالث: في احوال القوى المتذكّرة والوهمية]

[الفصل الرابع: في احوال القوى الحركة وضرب من النبوة المتعلَّقة بها]



## فيه قول كلى على الحواس الباطنة التي للحيوان

## [في اثبات الحس المشترك]

واما الحس المسترك فهو بالحقيقة أغير ما ذهب إليه من ظن أن للمحسوسات المستركة حساً مستركاً، بل الحس المسترك هو القوة التي تتادى إليها المحسوسات كلها، فإنه لو لم تكن قوة واحدة تدرك الملون والملموس لما كان لنا أن غير بينهما قائلين: إنه ليس هذا ذاك. وهب أن هذا التميز هو للعقل، فيجب لامحالة أن يكون العقل يجدهما معاحتى يتميّز بينهما، وذلك لأنها من حيث هى محسوسة وعلى النحو المتادى من المحسوس لايدركها العقل كما سنوضح بعد. وقد غير نحن بينهما، فيجب أن يكون لها اجتماع عند عير إمّا في ذاته وإما في غيره، ومحال ذلك في العقل على ما ستعلمه. فيجب أن يكون في قوة آخرى.

ولو لم يكن قد اجتمع عند الخيال من البهانم التي لاعقل لها الماثلة

١ ـ واما الحس الذي هو المشترك فهو بالحقيقة. نسخة.

٢-قوله: «في ذاته» كالحس المشترك فانه يكون الاجتماع في ذاته. قوله: «واما في غيره»
 كالنفس فانه يكون الاجتماع في غير ذاته كالحس المشترك.

بشهوتها إلى الحلاوة مثلا أن شيئا صورته كذا هو حلو لما كانت إذا رأته همت باكله، كما أنه لولا أن عندنا نحن أن هذا الابيض هو هذا المغنى لما كنا إذا سمعنا غناه الشخصى أثبتنا عينه الشخصية وبالعكس. ولو لم يكن فى الحيوان ما تجتمع فيه صور المحسوسات لتعذرت عليه الحياة، ولم يكن الشم دالا لها على الطعم، ولم يكن الصوت دالا لها على الطعم، ولم يكن الصوت دالا إياها على الطعم، ولم تكن صورة الخشبة تُذكّرها صورة الالم حتى تهرب منه، فيجب لامحالة أن يكون لهذه الصور مجمع واحد من باطن.

وقد يدلنا على وجود هذه القوة اعتبارات امور تدل على أن لها آلةٌ غير الحواس الظاهرة منها نراه من تخيل المدور، أن كل شيء يدور، فذلك إما عارض عرض في المرتيات أو عارض عرض في الآلة التي تتم بها الرؤية، وإذا لم يكن في المرثيات كان لامحالة في شيء آخر.

وليس الدُوار إلا بسبب حركة البخار في الدماغ وفي الروح التي فيه فيعرض لتلك الروح أن تدور '، فتكون إذن القوة المرتبة هناك هي التي يعرض لها أمر قد فرغنا منه. ولذلك يعرض للإنسان دُوار من تامّلِ ما يدور كثيرا على ما أنبانا به. وليس يكون ذلك بسبب أمر في جزء من العين، ولافي روح مصبوب فيه ". وكذلك تخيل استعجال المتحرك النقطي مستقيما أو مستديرا على ما سلف من قبل، ولان

۱-ای الصوت المستموع عند تصنویت بعضها بعضاً حال الورود علی مطعوم. قوله: «المدوربه» ای من به مرض دوار الراس.

٢ ـ لذلك الروح ان يدور . نسخة .

٣\_ والألم يعرض لفاقد العين.

٤\_وكذلك نتخيل استعجال\_نسخة .

تمثل الاشباح الكاذبة وسماع الأصوات الكاذبة قد يعرض لمن تفسد لهم آلات الحس أو كان مثلا مغمضا لعينه، ولايكون السبب في ذلك إلا لتمثلها في هذا المبدأ.

والتخيلات التى تقع فى النوم إما أن تكون لارتسام فى خزانة حافظة للصور، ولو كان كذلك لوجب أن يكون كل ما اختزن فيها متمثلا فى النفس ليس بعضها دون بعض حتى يكون ذلك البعض كأنه مرثى أو مسموع وحده أو أن يكون يعرض لها التمثل فى قوة آخرى، وذلك إما حس ظاهر وإما حس باطن، لكن الحس الظاهر معطلٌ فى النوم، وربحا كان ذلك الذى يتخيل ألوانا ما مسمول العين فبقى أن يكون حسا باطناً، وليس يمكن أن يكون إلا المبدأ للحواس الظاهرة. والذى كان إذا استولت القوة الوهمية وجعلت تستعرض ما فى الخزانة تستعرضه بها ولو فى اليقظة، فإذا استحكم ثباتها فيها كانت كالمشاهدة.

فهذه القوة هي التي تسمى الحس المشترك وهي مركز الحواس، ومنها تتشعب الشعب، وإليها تؤدي الحواس، وهي بالحقيقة هي التي تحس.

### [في اثبات الخيال]

لكن إمساك ما تدركه هذه هو القوة التي تسمى خيالا وتسمى مصورة وتسمى مصورة وتسمى مضورة وتسمى من يُنسمن متخيلة بحسب الاصطلاح، ونحن من يُفسصل ذلك، والصورة التي في الحس المشترك. والحس المشترك والخس المشترك والخس المشترك والخس المشترك والخساء والخدة، وكانهما لا يختلفان في الموضوع، بل

۱ ـ یعنی چشم کنده شده و کور شده.

فى الصورة. وذلك لانه ليس أن يقبل هو أن يحفظ ، فصورة المحسوس تحفظها القوة التى تسمى المصورة والخيال، وليس لها حكم البتة، بل حفظ. وأما الحس المشترك والحواس الظاهرة فإنها تحكم بجهة ما أو بحكم ما، فيقال إن هذا المتحرك أسود وإن هذا الاحمر حامض، وهذا الحافظ لايحكم به على شىء من الموجود إلا على ما في ذاته بان فيه صورة كذا.

## [في اثبات القوة المتصرفة]

ثم قد نعلم يقينا أنه في طبيعتنا أن نركب المحسوسات بعضها إلى بعض، وأن نفصل بعضها عن بعض، لاعلى الصورة التي وجدناها عليها من خارج ولا مع تصديق بوجود شيء منها أو لا وجوده. فيجب أن تكون فينا قوة نفعل ذلك بها، وهذه هي التي تسمى إذا استعملها العقل تسمى مفكرة، وإذا استعملها العقل تسمى مفكرة، وإذا استعملها فوة حيوانية تسمى متخيلة.

#### [في البات الواهمة]

ثم إنا قد نحكم في المحسوسات بمعان لانحسها، إما أن لاتكون في طبائعها محسوسة الكننا لانحسها وقت طبائعها محسوسة لكننا لانحسها وقت الحكم. أما التي لاتكون محسوسة في طبائعها فمثل العداوة والرداءة والمنافرة التي تدركها الشاة في صورة الذئب، وبالجملة المعنى الذي

١- قوله: «لانه ليس ان يقبل هو ان يحفظ» يعنى ليست قوة قبول الصور هي قوة حفظها. ٢- تسمّي متفكرة، نسخة.

حراجع الغيصل الرابع عيشر من المسلك الخامس من الاستفار وايضاً الغيصل الشالث
 والخامس من نفس الاسفار. والجذوات ص ٩٤.

ينفّرها عنه، والموافقة التي تدركها من صاحبها، وبالجملة المعنى يؤنسها به. وهذه أمور تدركها النفس الحيوانية، والحسّ لايدلّها على شيء منها. فإذن القوة التي بها تدرك، قوة أخرى ولتُسّم الوهم.

وأما التى تكون محسوسة فإنا نرى مثلا شيئا أصفر فنحكم أنه عسل وحلو، فإن هذا ليس يؤديه إليه الحاس فى هذا الوقت، وهو من جنس المحسوس، على أن الحكم نفسه ليس بمحسوس ألبتة وإن كانت أجزاؤه من جنس المحسوس، وليس يدركه فى الحال، إنما هو حكم نحكم به وربّما غلط فيه وهو إيضا لتلك القوة.

وفى الإنسان للوهم احكام خاصة أمن جملتها حمله النفس على أن تمنع وجود أشياء لاتتخيل ولا ترتسم فيه وتأبيّها التصديق بها. فهذه القوة لامحالة موجودة فينا، وهى الرئيسة الحاكمة فى الحيوان حكما ليس فصلا كالحكم العقلى، ولكن حكماً تخيلباً مقرونا بالجزئية وبالصورة الحسية، وعنه تصدر أكثر الإفعال الحيوانية.

وقد جرت العادة بان يسمى مدرك الحس المشترك صورة ومدرك الوهم معنى، ولكل واحد منهما خزانة.

فخزانة مُدرك الحس وهو الصورة هبى القوة الخيالية، وموضعها مقدم الدماغ، فلذلك إذا حدثت هناك آفة فسد هذا الباب من التصور، إما بان تتخيل صوراً ليست أو تصعب استثبات الموجود فيها.

وخزانة مدرك المعنسي همو القوة التي تمسمي الحافظة، ومعدنها

١\_راجع ص٦٤ تمهيد القواعد\_ط ١ .

٢-قوله : المقروناً بالجزئية، وعلى ما في الاسفار فهو كلي مضاف الى الجزئي.

٣\_ افعال. نسخة.

مـؤخـر الـدماغ، ولذلك إذا وقع هناك آفة وقع الفساد فيما يختص بحفظ هذه المعاني'.

وهذه القوة تسمى أيضا متذكّرة، فتكون حافظة لصيانتها ما فيها، ومتذكرة لسرعة استعدادها لاستثباته ، والتصور به مستعيدة إياه إذا فقد، وذلك إذا أقبل الوهم بقوته المتخيلة فجعل يعرض واحداً واحداً من الصور الموجودة في الخيال ليكون كانه يشاهد الأمور التي هذه صورها. فإذا عرض له الصورة التي أدرك معها المعنى الذي بطل، لاح له المعنى حينتذ كما لاح من خارج، واستثبتته القوة الحافظة في نفسها كما كانت حينتذ تستثبت فكان ذُكر ".

<sup>1-</sup> قال الرازى: حفظ المعانى مغاير لادراكها وادراكها مغاير للتصرف فيها واستعراضها فالاسترجاع لايتم الابحفظ وادراك وتصرف فالمسترجعة لاتكون قوة واحدة فيزيد حدد القوى الباطنة على الحمس المشهور واجبب ان الادراك للوهم والحفظ للحافظة والتصرف للمفكرة وبهذه القوى يتم الاسترجاع من غير حاجة الى قوة اخرى غيرها فوحدة المسترجعة وحدة اعتبارية غير حقيقية وكذا الذاكرة مركب من ادراك وحفظ يتم بالوهم والحافظة. قال صدر المتالهين في الاسفار ص٥٦ ج٤ ط١ = ص٢١٩ ج٨ ط٢ ح من بعض والحيوان مالايكون له الا الحس الظاهر ومنه ما له خيال ولا وهم له ومنه عن بعض والحيوان مالايكون له الا الحس الظاهر ومنه ما له خيال ولا وهم له ومنه مالاحفظ له انها ترجم عند كمالها الى ذات واحدة لها شئون كثيرة.

٢-قوله: «لاستثنباته» الضمائر الثلاثة راجعة الى «ما» فى قوله «مافيها». وفى شرح المحقق الطوسى على الفصل التاسع من نفس الاشارات كانت الضمائر على التأنيث فهى ايضاً راجعة الى «ما» فى قوله: «مافيها» اى الصور التى فيها. وفى الكتاب راجعة الى لفظ
 «ما». وما فى ذلك الشرح الى معنى «ما».

٣ـ في تعليقة نسخة: اي يكون المطلوب هو المعنى لا الصورة.

ك في تعليقة نسخة: اي حين لاح من خارج.

٥ فكان ذاكراً، فكان ذُكراً، نسختان.

وربما كان المصير من المعنى إلى الصورة، فيكون المتذكر المطلوب ليست نسبته إلى ما في خزانة الحفظ، بل نسبته إلى ما في خزانة الخيال. فكان إعادته إما في وجه العود إلى هذه المعانى التي في الحفظ حتى يضطر المعنى إلى لوح الصورة فتعود النسبة إلى ما في الخيال ثانياً، وإما بالرجوع إلى الحس.

مثال الأول إذا نسبت نسبته إلى صورة وكنت عرفت تلك النسبة تأملت الفعل الذى كان يقصد منها، فلما عرفت الفعل ووجدته وعرفت أنه أى طعم وشكل ولون يصلح له فاستثبت النسبة به فالفيت ذلك وحصلته نسبة إلى صورة في الخيال واعدت النسبة في الذكر، فإن خزانة الفعل هو الحفظ لأنه من المعنى. فإن كان أشكل ذلك عليك من هذه الجهة أيضا ولم يتضح فاورد عليك الحس صورة الشيء، عادت مستقرة في الخيال وعادت النسبة إليه مستقرة في التي تحفظ.

وهذه القوة المركبة بين الصورة والصورة، وبين الصورة والمعنى، وبين المعنى، هى كانها القوة الوهمية بالموضوع، لامن حيث تحكم، بل من حيث تعمل لتصل إلى الحكم، وقد جعل مكانها وسط الدماغ ليكون لها اتصال بخزانتي المعنى والصورة.

ويشبه أن تكون القوة الوهمية هي بعينها المفكرة والمتخيلة والمذكّرة. وهي بعينها الحاكمة فتكون بذاتها حاكمة وبحركاتها وافعالها متخيلة

١ ـ في تعليقة نسخة: اي يكون المطلوب هو الصورة لا المعني.

٧\_ في تعليقة نسخة: اي اعادة الوهم الصورة من المعاني التي تكون في الحافظة.

٣- اي الحفظ وملاحظة المحفوظات التي في تلك القوة من المعاني . كان غيره الرام الترام على من المرام الإلام ال

إلى فيحصل الصورة التي تكون منشأة لذلك المعنى.

ومتذكرة، فتكون متخيلة بما تعمل فى الصور والمعانى، ومتذكرة بما ينتهى إليه عملها. وأما الحافظة فهى قوة خزانتها، ويشبه أن يكون التذكر الواقع بالقصد معنى للإنسان وحده، وأن خزانة الصورة هى المصورة والخيال. وأن خزانة المعنى هى الحافظة. ولايمتنع أن تكون الوهمية بذاتها حاكمة متخيلة، وبحركاتها متخيلة ذاكرة.

## الفصل الثاني

## في أفعال القوة المصورة والمفكّرة من هذه الحواس الباطنة

وفيه القول على النوم واليقظة والرؤيا الصادقة والكاذبة وضرب من خواص النبوة.

فلنحصِّل القول في القوة المصورة اولاً فنقول:

إن القوة المصورة التي هي الخيال هي آخر ما تستقر فيه صور المحسوسات، وإن وجهها إلى المحسوسات هو الحس المشترك، وإن الحس المشترك يؤدّى إلى القوة المصورة على سبيل استخزان ما تؤديه إليه

ا ـ قال الرازى: المتعلق الأول للنفس جوهر لطيف متكون من بخارية الاخلاط ومن الطف فيها يسمى ذلك الجوهر الروح و اذا انصب ذلك الروح الى الحواس حصلت الادراكات الظاهرة وذلك هواليقظة وان لم تنصب الروح الى الحواس او رجع منها بعد انصبابه البها تعطلت الحواس الظاهرة وذلك هو النوم. (المباحث المشرقية ج٢ ص٣٣٣.)

وقال يعقوب بن استحاق الكندى: النوم ترك الحيّ الثابت على طباعه في الصحة استعمال الحواس بالطبع. قال الحكيم الفاضل ابوالحسن سعدين هبة الله في رسالة الحدود: النوم رطوبة معتدلة تنحصرفي الدماغ تمنع الروح النفساني من الجريان في الاعصاب يتبعها سكون الحيوان، واليقظة تصرف الحواس لغاية هي معيشة الحيوان.

الحواس فتخزنه. وقد تخزن القوة أيضا أشياء ليست من الماخوذات عن الحس، فإن القوة المفكرة قد تتصرف على الصور التي في القوة المصورة بالتركيب والتحليل لأنها موضوعات لها، فإذا ركبت صورة منها أو فصلتها أمكن أن تستحفظها فيها، لأنها ليست خزانة لهذه الصورة من جهة ما هذه الصورة منسوبة إلى شيء وواردة من داخل أو خارج، بل إنما هي خزانة لها لأنها هذه الصورة بهذا النحو من التجريد، ولو كانت هذه الصورة على نحو ما فيها من التركيب والتفصيل ترد من خارج لكانت هذه القوة من سبب آخر.

وإذا عرض بسبب من الاسباب إما من التخيل والفكر وإما لشىء من التشكلات السماوية أن تمثلت صورة فى المصورة وكان الذهن غائبا أو ساكنا عن اعتباره، أمكن أن يرتسم ذلك فى الحس المشترك نفسه بعينه الى تبيانه في فيسمع ويرى ألوانا وأصواتا ليس لها وجود من خارج ولا أسبابها من خارج. وأكثر مايعرض هذا عند سكون القوى العقلية أو غفول الوهم، وعند اشتغال النفس النطقية عن مراعاة الخيال والوهم. فهناك تقوى المصورة والمتخيلة على افعالها الخاصة حتى يتمثل مما تورده من الصور محسوسة.

ولنزد هذا بيانا فنقول: إنه سنبيّن بعد أن هذه القوى كلها لنفس واحدة وأنها خوادم للنفس، فلنسلّم ذلك وضعاً، ولنعلم أن اشتغال النفس

١ ـ فلوكانت، نسخة.

۲ــلسبب، نسخة.

<sup>4</sup>\_فاعل عرض.

٤- على هيئاته، نسخة.

ببعض هذه يصرفُها عن إعانة القوى الأخر على فعلها أو عن ضبطها عن زيشها أا وعن حملها على الصواب، فإن من شأن النفس إذا اشتغلت بالامور الباطنة أن تغفل عن استثبات الامور الخارجة فلا تستثبت الحسوسات حقها من الاستثبات، وإذا اشتغلت بالامور الخارجة أن تغفل عن استعمال القوى الباطنة، فإنها إذا كانت تامة الإصغاء إلى الحسوسات الخارجة ففى وقت ما تكون منصرفة إلى ذلك يضعف تخيلها وتذكّرها، وإذا انصبت إلى افعال القوة الشهوانية انكسرت منها أفعال القوة الشهوانية؛ وبالجملة إذا انصبت إلى استكمال الافعال الحركية ضعفت الشهوانية؛ وبالجملة إذا انصبت إلى استكمال الافعال الحركية ضعفت الافعال الإدراكية، وبالحكس.

فإذا لم تكن النفس مشتغلة بافعال قوى عن افعال قوة ما بل كانت وادعة كانها مُعزَّلة عَرض لاقدوى القدوى واعملها ان تغلب، وإذا اشتغلت بقوة ما وعارض ما عن تثقيف قوة، إنما تضبطها عن حركاتها المفرطة مراعاة النفس أو الوهم إياها استولت تلك القوة ونفذت فى افعالها التى بالطبع قد خلالها الجو وتثقفت.

وهذا الذى يعرض للنفس من أن لاتكون مشتغلة بفعل قوة أو قوى فقد يكون لآفة أو لضعف شاغل عن الاستكمال، كما فى الأمراض وكما فى الخوف؛ وإما أن يكون لاستراحة ما، كما فى النوم؛ وإما أن يكون لكثرة انصراف الهمة إلى استعمال القوة المنصرف إليها من غيرها.

١\_ عن زيغها بالغين العجمة، عدة نسخ.

٢ ـ جواب ١١٤١ لـم تكن٥. (معتزلة، عرض ـ خ ل).

ثم إن القوة المتخيلة قوة قد تصرفها النفس عن خاص فعلها بوجهين: تارة مثل مايكون عند اشتغال النفس بالحواس الظاهرة وصرف القوة المصورة إلى الحواس الظاهرة وتحريكها بما يورد عليها منها حتى لاتسلم للمتخيلة المفكرة فتكون المتخيلة مشغولة عن فعلها الخاص وتكون المصورة أيضاً مشغولة عن الانفراد بالمتخيلة ويكون ماتحتاجان اليه من الحس المشترك ثابتا واقعا في شغل الحواس الظاهرة وهذا الوجه هو وجة.

وتارة عند استعمال النفس إياها ً في أفعالها التي تتصل بها من التميّز والفكرة. وهذا على وجهين أيضا:

أحدهما أن تستولى على المتخيلة فتستخدمها والحس المشترك معها في

١- قال الرازى فى المباحث المشرقية ص ٣٦٠ ج٢: ولصرف القوة المتخيلة عن الفعل امران: احدهما الحس المشترك اذا نقش بالصور التى توردها الحواس الظاهرة لم يتسع للصور التى تركيها المتخلة فحيث فينصرف المتخيلة عن العمل. الثانى تسلط العقل والوهم عليها بالضبط والحفظ عن الاضطراب والحركة عندما يستعملانها فيما يهمهما فان المتخيلة عند ذلك لاتفرغ لتركيب الصور ونقش الحس المشترك بها ثم اذا انتفى الشاغلان او احدهما ظهر سلطان المتخيلة فاخذت فى التلويع والتشبيع. اما فى النوم فقد انكسرت سورة احد الشاغلين وهو الحس الظاهر فيتعطل الحس المشترك عما ينادى اليه ويتسع للانطباع بالصور التى تركيها المتخيلة وينقلب تلك الصور المتخيلة مشاهدة مراثية واما فى حالة المرض فان النفس تكون مشغولة بمتديير البدن فلا يمكنها فى ان يتفرغ لتشقيف المتخيلة فعو بهذا السبب فان الحوف المستولى على النفس يصدّها عن تثقيف المتخيلة برسم صور هائلة في الحس المشترك كصورة الغول.

٢-اى على المصورة من الحواس الظاهرة حتى الاتسلم المصورة.
 ٣-اى المتخيلة والمصورة.

٤- اى عند استعمال النفس القوة المنخيلة.

تركيب صور باعيانها وتحليلها على جهة يقع للنفس فيها غرض صحيح، والاتتمكن المتخيلة لذلك من التصرف على ما لها أن تسصرف عليه بطباعها، بل تكون مُنجرةً مع تصريف النفس النطقية إياها انجراراً.

والثانى أن تصرفها عن التخيلات التى لاتطابق الموجودات من خارج فتكفها عن ذلك استبطالا لها فلا تتمكن من شدة تشبيحها وتمثيلها، فإن شُغلت المتخيلة من الجهتين جميعا ضعف فعلها، وإن زال عنها الشغل من الجهتين كلتيهما -كما يكون في حال النوم أو من جهة واحدة كما يكون عند الأمراض التى تضعف البدن وتشغل النفس عن العقل والتمييز وكما عند الخوف حتى تضعف النفس وتكاد تجوز مالايكون وتكون منصرفة عن العقل جملة لضعفها وتخوفها وقوع آمور جسدانية فكانها تترك العقل وتدبيره - أمكن التخيل حينتذ أن يُقوى ويُقبل على المصورة ويستعملها ويتقوى اجتماعهما معا فتصير المصورة اظهر فعلا فتلوح الصور التى في المصورة في الحاس المشترك فترى كانها موجودة خارجا، لأن الأثر المدرك من الوارد من خارج ومن الوارد من داخل هو ما يتمثل فيها وإنما يختلف بالنسة.

وإذا كان المحسوس بالحقيقة هو مايتمثل، فإذا تمثل كان حاله كحال مايرد من خارج. ولهذا مايرى الإنسان المجنون والخانف والضعيف والناثم أشباحا قائمة كما يراها في حال السلامة بالحقيقة ويسمع أصواتا كذلك،

<sup>1</sup>\_ عبارته في المبدء والمعاد هكذا: «واذا سكن فعل احد الشيئين قوى الخيال اما الحس فاذا تعطل فعله عند النوم واما العقل فاذا لم يصح الآلة لاستعماله لها بسوء المزاج ولهذا يتخيل المجانين اموراً ليست فيقوى ذلك في خيالهم حتى يكون حاله حال الموجود الماخوذ من الحس».

فإذا تدارك التميّز أو العقل شيئا من ذلك وجذب القوة المتخيلة إلى نفسه بالتنبيه اضمحلّت تلك الصور والخيالات.

وقد يتفق فى بعض الناس أن تُخلق فيه القوة المتخيلة شديدة جدا غالبة حتى أنها لاتستولى عليها الحواس ولاتعصيها المصورة، وتكون النفس أيضا قوية لايبطل التفاتها إلى العقل وما قبل العقل أنصبابها إلى الحواس. فهؤلاء يكون لهم فى اليقظة مايكون لغيرهم فى المنام فى الحالة التى سنخبر عنها بعد وهى حالة إدراك النائم مغيبات يتحققها بحالها أو بأمثلة تكون لها. فإن هؤلاء قد يعرض لهم مثلها فى اليقظة، وكثيرا مايكون لهم فى توسط ذلك آن يغيبوا آخر الامر عن المحسوسات ويصيبهم كالإغماء وكثيرا ما لايكون، وكثيرا مايرون الشيء بحاله، وكثيرا مايتخيل لهم مثاله للسبب الذى يتخيل للنائم مثال مايراه مما نوضحه بعد، وكثيرا مايتمثل لهم شبح ويتخيلون أن مايدركونه خطاب من ذلك الشبح بالفاظ مسموعة لهم شبح ويتخيلون أن مايدركونه خطاب من ذلك الشبح بالفاظ مسموعة تحفظ وتتلى، وهذه هى النبوة الخاصة بالقوة المتخيلة. وهاهنا نبوات آخرى سيتضح أمرها".

وليس أحد من الناس لانصيب له من أمر الرؤيا ومن حال الإدراكات التى تكون في اليقظة، فإن الخواطر التى تقع دفعة في النفس إنما يكون سببها اتصالات ماً لايشعر بها ولابما يتصل بها لاقبلها ولابعدها، فتنتقل النفس منها إلى شيء آخر غير ما كان عليه مجراها. وقد يكون

١ ـ من الحالة، نسخة .

٢ في تعليقة نسخة: اي فيما بين تلك الحالة.

٣ ـ في آخر فصول هذه المقالة .

٤- في تعليقة نسخة: اي بالمبادي العالية والالواح المحفوظة.

ذلك من كل جنس، فيكون من المعقولات، ويكون من الإنذارات ، ويكون من الإنذارات ، ويكون شعرا، ويكون غير ذلك بحسب الاستعدادات والعادة والخُلق. وهذه الخواطر تكون لاسباب تعن للنفس مسارقة تفي اكشر الامر وتكون كالتلويحات المستلبة التي لاتتقر فتذكر إلا أن تُبادر إليها النفس بالضبط الفاضل، ويكون أكثر مايفعله أن يشغل التخيل بجنس غير مناسب لما كان فيه.

ومن شأن هذه القوة المتخيلة أن تكون دائمة الإكباب على خزانتي

١ ـ في تعليقة نسخة : اي الاخبار بنزول عذاب او بلاء.

۲-ای تظهر .

٣\_ هويسارق في النظر اذا احتال فيه .

٤- قدوله: «وتكون كالتلويحات» يعنى تكون تلك الخواطر التي تعنّ اى تظهر للنفس مسارقة كتلك التلويحات التي لاتتقرر في النفس فتذكر اى حتى تذكر بل تلوح فتذهب بلا تراخ ومن ثم تنسى وتنمحى، الا ان تبادر النفس الى تلك الحواطر اللائحة بالضبط الفاضل اى تمسكها جيداً ولا تطلقها.

ثم اخذ الشيخ -قدس سره-ان يبين علة عدم تقررها في النفس وحدم تذكرها اياها بقوله: قواكثر ما يفعله ... وخلاصتها ان المتخيلة تزاحم النفس في ذلك التقرر والتذكر . فـ اكثر ما مبتدا ، وخبره: قان يشغل التخيل و التخيل فاعل ويشغل . وفاعل فيفعل هو الضمير الراجع الى "اكثر ما » . والضمير البارز المنصوب في فيفعله راجع الى قعدم التقرر » . والتذكر المستفاد من قوله قلاتتقرر فتذكر اى اشتغال التخيل بشي وغير مناسب هو اكثر شيء موجب لعدم تقرر تلك الخواطر وعدم تذكرها للنفس فعلم ان الهم الواحد هو سبب انقهار المتخيلة للنفس وهو يحصل في السلوك الانساني من المراقبة النامة . وهذا الفصل .

وبما ذكرنا من معنى العبارة دريت ان الصواب المحقق هو تذكير الفعلين اعنى يفعله ويشغل لاتانيثهما كما في طبع مصر، ولو كان كذلك لوجب ان يقال «ان تشغل التخيل عن جنس ... • لان النفس على هذا الزعم تشغله عنه على انه زعم باطل وان تكلف في تصحيح المعنى فندبر.

المصورة والذاكرة، ودائمة العرض للصورة مبتدئة من صورة محسوسة أو مدكورة، منتقلة منها إلى ضد أو ند او شيء هو منه بسبب، وهذه طبيعتها.

واما اختصاص انتقالها من الشيء إلى ضده دون ندَّه، أو ندَّه دون ضده، فيكون لذلك اسباب جزئية لاتحصى.

وبالجملة يجب أن يكون أصل السبب في ذلك أن النفس إذا جمعت بين مراعاة المعانى والصور انتقلت من المعنى إلى الصورة التي هي أقرب إليها إما مطلقا وإما لاتفاق قرب عهد مشاهدته لتالفهما في حس أو في وهم، وانتقلت كذلك من الصورة إلى المعنى. ويكون السبب الأول الذي يخصص صورة دون صورة ومعنى دون معنى أمرا قد ورد عليه من الحس خصصه به، أو من العقل، أو الوهم فخصصه به، أو لأمر سماوى. فلما تخصص بذلك صار استمراره وانتقاله متخصصاً لتخصيص المبدأين من العادة أو لقرب العهد ببعض الصور والمعانى. وقد يكون ذلك لاحوال أيضا سماوية، وقد ببعض الطوالع من الحس والعقل بعد التخصيص الأول يضاف إليه.

واعلم أن الفكر النطقى منو بهذه القوة وهو من غريرة هذه القوة فى شغل شاغل، فإنه إذا استعملها فى صورة ما استعمالا موجها نحو غرض ما انتقلت بسرعة إلى شىء آخر لايناسبه ومنه إلى ثالث وأنست النفس أول ما ابتدات عنه حتى تحوج النفس إلى التذكر نازعة إلى التحليل

ا ـ بمخصّص المبدأين كما في نسختين. والمخصص اكما في نسخة. وفي تعليقة نسخة: اي العقل والوهم او الامر السماوي والارضي.

٢\_فازعة. نسخة.

بالعكس حتى تعود إلى المبدأ.

فإذا اتفق في حال البقظة أن أدرك النفس شبئا أو في حال النوم أن اتصلت بالملكوت اتصالا على ماسنصفه بعد وصفا، فإن هذه القوة إن مكتسها بسكونها أو بانقهارها من حسن الاستثبات ولم تغلبها مقصرة عليها زمان الاستثبات لما يلوح لها من تخيلاتها، تمكنت تلك الصورة من الذكر تمكناً جيداً على وجهه وصورته فلم تحتج إن كان يقظة إلى التذكر، وإن كان نوما إلى تعبير ، وإن كان وحيا إلى التاويل، فان التعبير والتاويل هاهنا يذهبان مذهب التذكر.

فان لم تستثبب النفس ما راته من ذلك في قوة الذكر على ماينبغي، بل كانت القوة المتخيلة توازى كل مفرد من المرثى في النوم بخيال مفرد أو مركب، أو توازى مركبا من المرئى في النوم بخيال مفرد أو مركب فلا تزال تحاذى ما يرى هناك محاكاة مؤلفة من صور ومعان كان استثبات النفس في ذاتها لما يراها أضعف من استثبات المصورة والمتذكرة لما يورده التخيل، فلم يثبت في الذكر ما أرى من الملكوت وثبت ما حُكى له.

١- ان مكتبها، كما في جميع النسخ التي عندنا. وعبارة الكتاب كانت ٥مكنته وبتذكير الضمير. فالضمير على الاول اعنى على التانيث راجع الى النفس وهو ظاهر. وعلى التذكير راجع الى الفكر النطقى، او راجع الى شيء في قوله ١٥درك النفس شيئًا، فيحتاج المنى الى دقة. وكان مآل الاولين واحداً كما لايخفى.

٢ في تعليقة نسخة: أي انقهار المتخيلة من النفس.

٣-اي ذلك الشيء المدرك فان شئت تقرء قوله: "فلم يحتج، بالتذكير او بالتأنيث.

٤- التعبير حدس من المعبّر ليستخرج به الاصل من الفرع . الفص الاسحاقي ص١٩١٠ . هـ في النوم .

٦\_المذكرة\_خ ل.

٧ وثبت ماحوكي به. نسخة مصحّحة.

ويتفق كثيرا أن يكون مايرى من الملكوت شيئا كالرأس وكالابتداء، فيستولى التخيل على النفس استيلاء يصرفها عن استتمام ماتراه، وتنتقل بعده انتقالا بعد انتقال لاتحاكى بتلك الانتقالات شيئا ما يرى من الملكوت، إذ ذلك قد انقطع، فيكون هذا ضربا من الرؤيا. إنما موضع العبارة منه شيء طفيف وباقيه أضغاث أحلام ، فما كان من الرؤيا من الجنس الذي السلطان فيه للتخيل فإنه يحتاج إلى عبارة ضرورة.

وربما راى الإنسان تعبير رؤياه في رؤياه فيكون ذلك بالحقيقة تذكرا، فإن القوة المفكرة كما انها قد تنتقل اولاً من الأصل إلى الحكاية لمناسبة بينهما، كذلك لايبعد أن تنتقل عن الحكاية إلى الاصل.

فكثيرا مايعرض لها أن تتخيل فعلها ذلك مرة أخرى فيرى كان مخاطبا يخاطبه بذلك، وكثيراً ما لم يكن كذلك، بل كان كانها تعاين الشيء معاينة صحيحة من غير أن تكون النفس اتصلت بالملكوت، بل تكون محاكاة من المتحاكاة فترجع إلى الأصل.

وهذا الضرب من الرؤيا الصحيح قديقع عن التخيل من غير معونة

١ ـ بمعنى القليل والغير التام.

٢- في تعليقة نسخة: الضغث: فبضة حشيش مختلطة الرطب باليابس واضعاث الاحلام الرؤيا التي لايصح تاويلها لاختلاطها. والحشيش ما يبس من الكلاقال الجوهرى ولايقال له حشيش اذا كان رطباً.

والحلم بالضم واحد الاحلام في النوم وحقيقته على ما قيل ان الله يخلق باسباب مختلفة في الاذهان عند النوم صوراً علمية منها مطابق لما مضى ولما يستقبل ومنها غير مطابق.

٣- اى يكون الرجوع الى الاصل ايضاً على سبيل التعثيل والحكاية من جنس الالفاظ.
 ٤- فيرى كان مخاطباً يخاطبها بذلك، نسخة.

قوة أخرى وإن كان الأصل فيه ذلك فيرجع'، وربما حاكت هذه المحاكاة محاكاة أخرى فتحتاج إلى تعبير المعبر مرة أخرى، وهذه أشياء وأحوال لاتضبط.

ومن الناس من يكون أصح أحلاماً ، وذلك إذا كانت نفسه قد اعتادت الصدق وقهرت التخيل الكاذب واكثر من يتفق له أن يعبر رؤياه في رؤياه هو من كانت همته مشغولة بحا رأى ، فإذا نام بقى الشغل به بحاله ، فاخذت القوة المتخيلة تحاكيه بعكس ماحاكت أولا .

وقد حُكى أن هرقل الملك رأى رؤيا شغلت قلبه ولم يجد عند المعبرين مايُشفيه، فلما نام بعد ذلك عبر له في منامه تلك الرؤيا، فكانت مشتملة على إخبار عن أمور تكون في العالم وفي خاص مدينته ومملكته، فلما دُوَّنت تلك الانذارات خرجت على نحو ماعبر له في منامه، وقد جرّب مثل هذا في غيره.

والذين يرون هذه الأمور في اليقظة:

منهم من يرى ذلك لشرف نفسه وقوتها وقوة متخيلته ومتذكرته فلا

١- في تعليقة نسخة: اى ان كان ما وجد في ذلك الانتقال هو الاصل فيتحقق الرجوع الى الاصل وان كان ذلك الانتقال حكاية الحكاية فيحتاج الى تعبير المعبر مرة الحرى كما اشار الى هذا بقوله وربما حاكت هذه المحاكات بمحاكات اخرى.

٢- في تعليقة نسخة: قال الحكيم الفاضل ابوالحسن سعدين هبة الله في رسالة الحدود الرؤيا الحقيقية سنح الروحانية ينطيع في القوة المتخيلة تاتى جهة العقل الفعال ومن هذه علم الغيوب في اخبارات الانبياء عليهم السلام ورؤيا الصالحين. حد الاحلام سنح تحريك الحس فيها التخيل الا إنها واردة من قبل الحس وهذه لاحقيقة لوجودها.

٣ ـ في تعليقة نسخة: اى من الحكاية الى الاصل والاول يكون من الاصل الى الحكاية . ٤ ـ خدت . نسخة .

تشغلها الحسوسات عن أفعالها الخاصة .

ومنهم من يرى ذلك لـزوال تميّزه ولأن النفس التي له منصـرفـة عن التميّز. ولذلك فإن تخيله قوى، فهو قادر على تلقى تلك الأمور الغيبية في حال اليقظة. فإن النفس محتاجة في تلقى فيض الغيب إلى القوة الباطنة من وجهين: أحدهما ليتصور فيها المعنى الجزئي تصورا محفوظا، والثاني لتكون مُعينة لها متصرفة في جهة إرادتها، لاشاغلة إياها، جاذبة إلى جهتها، فيحتاج إلى نسبة بين الغيب وبين النفس والقوة الباطنة المتخيلة ونسبة بين النفس والقوة الباطنة المتخيلة فإن كان الحس يستعملها او العقل يستعملها على النحو العقلي الذي ذكرناه لم تفرغ لامور اخرى، مثل المرآة إذا شغلت عن جهة وحركت نحو جهة فإن كثيرا من الأمور التي من شانها أن ترتسم في تلك المرآة مغافصة ومباغتة لنسبة ما بينهما لاترتسم. وسواء كان هذا الشغل من الحس أو من ضبط العقل، فإذا فات احدهما أوشكك أن تتفق النسبة الحتاج إليها مابين الغيب وبين النفس والقوة المتخيلة، وبين النفس وبين القوة المتخيلة، فيلوح فيها اللائح على نحو مايلوح.

ولانا قد انتقل بنا الكلام في التخيل إلى أمر الرؤيا فلاباس أن ندلً يسيراً على المبدأ الذي تقع الإنذارات في المنام بأمور نضعها وضعا. وإنما يتبين لنا في الصناعة التي هي الفلسفة الأولى.

فنقول: إن معانى جميع الأمور الكائنة فى العالم مما سلف ومما حضر ومما يريد أن يكون موجودة فى علم البارىء والملائكة العقلية من جهة وموجودة فى أنفس الملائكة السماوية من جهة، وستتضح لك الجهتان فى موضع آخر. وإن الأنفس البشرية أشد مناسبة لتلك الجواهر الملكية منها للأجسام المحسوسة، وليس هناك احتجاب ولابخل، إغا الحجاب للقوابل إما لانغمارها في الأجسام وإما لتدنسها بالأمور الجاذبة إلى الجنبة السافلة. وإذا وقع لها أدنى فراغ من هذه الأفعال حصل لها مطالعة لما ثم فيكون أولى ماتستثبته مايتصل بذلك الإنسان أو بذويه أو ببلده أو بإقليمه. فلذلك أكثر الاحلام الذي تذكر تختص بالإنسان الذي حلم بها وبمن فلذلك أكثر الاحلام الذي تذكر تختص بالإنسان الذي حلم بها وبمن يليه، ومن كانت همته مصالح للناس رآها واهتدى إليها، وكذلك على هذا القياس.

وليست الاحلام كلها صادقة، او بحيث يجب أن يشتغل بها، فإن القوة المتخيلة ليس كل محاكاتها إنما تكون لما يفيض على النفس من الملكوت، بل أكثر ما يكون منها ذلك إنما يكون إذا كانت هذه القوة قد سكنت عن محاكاة أمور هي أقرب إليها.

والأمور التي هي اقرب إليها منها طبيعية ، ومنها إرادية .

فالطبيعية هي التي تكون من مازجة قوى الاخلاط للروح التي تمتطيها القوة المصورة والمتخيلة، فإنها أول شيء إنما تحكيها وتشتغل بها. وقد تحكي أيضا آلاما تكون في البدن واعراضا فيه، مثل مايكون عندما تتحرك القوة الدافعة للمني إلى الدفع، فإن المتخيلة حينثذ تحاكي صورا من شأن النفس أن تميل إلى مجامعتها، ومن كان به جوع حُكى له ماكولات، ومن كان به حاجة إلى دفع فضل حكى له موضع ذلك، ومن

١\_انَّ، نسخة.

امتطاه ای اخذه مطیة. وفی منتهی الارب: امتطاء بارگی ساختن ستور را. وقد یذکر
 فی مواضع الکتاب ان الروح البخاریة هی مطبة اولی للنفس.

عىرض لعضمو منه أن سمخّن أو برد بسمبب حر أو برد حُكى له أن ذلك العضو منه موضوع في نار أو في ماء بارد.

ومن العجائب أنه كما يعرض من حركة الطبيعة لدفع المنى تخيل ما، كذلك ربما عرض تخيل ما للصورة مشتهاة بسبب من الاسباب، فتنبعث الطبيعة إلى جمع المنى وإرسال الربح الناشرة لآلة الجماع وربما قذفت المني، وقد يكون هذا في النوم واليقظة جميعا وإن لم يكن هناك هيجان وشبق.

وأما الإرادية فان يكون في همة النفس وقت اليقظة شيء تنصرف النفس إلى تامله وتدبّره، فإذا نام أخذت المتخيلة تحكى ذلك الشيء وما هو من جنس ذلك الشيء، وهذا هو من بقايا الفكر التي تكون في اليقظة، وهذه كلها أضغاث أحلام. وقد تكون أيضا من تأثيرات الأجرام السماوية، فإنها قد تُوقع بحسب مناسباتها ومناسبات نفوسها صورا في التخيل بحسب الاستعداد ليست عن تمثل شيء من عالم الغيب والإنذار.

وأما الذي يحتاج أن يعبّر وأن يتأول فهو ما لم ينسب إلى شيء من هذه الجسلة، فيعلم أنه قد وقع من سبب خارج وأن له دلالة مّا، فلذلك لا يصح في الاكشر رؤيا الشاعر والكذاب والشرير والسكران والمريض والمغموم ومن غلب عليه سوء مزاج أو فكر.

ولذلك أبضا إنما يصح من الرؤيا في أكثر الأمر ماكان في وقت السحر، لأن الخواطر كلها تكون في هذا الوقت ساكنة، وحركات الأشباح تكون قد هدأت. وإذا كانت القوة المتخيلة في حال النوم في مثل هذا الوقت غير مشغولة بالبدن والامقطوعة عن الحافظة والمصورة، بل متمكنة منهما، فبالحرى أن تُحسن خدمتَها للنفس في ذلك، لانها تحتاج لامحالة فيما يرد عليها. من ذلك أن ترتسم صورته في هذه القوى ا ارتساما صالحا إما هي بانفسها وإما محاكياتها.

ويجب أن يعلم أن أصح الناس أحلاما أعدلهم أمزجة.

فإن اليابس المزاج وإن كان يحفظ جيدا فإنه لايقبل جيدا.

والرطب المزاج وإن كان يقبل سريعا فإنه يترك سريعا فيكون كانه لم يقبل ولم يحفظ جيدا.

والحار المزاج متشوش الحركات.

والبارد المزاج بليد.

وأصحهم من اعتاد الصدق.

فإن عادة الكذب والأفكار الفاسدة تجعل الخيال ردىء الحركات غير مطاوع لتسديد النطق، بل يكون حاله حال خيال من فسد مزاجه إلى تشويش.

## [في النوم واليقظة]

وإذا كسان هذا مما يتعلق بالنوم والميقظة، فيحب أن ندل هاهنا

١- القوة، نسخة. وفي تعليقة نسخة: وحينفذ لايكون بين المعنى الذي ادركته النفس وبين الصور التي راتها المتخيلة فرق الامن جهة الكلية والجزئية فيكون الرؤيا غنية عن التعبير.

۲- ای لتصویب.

٣ قوله: قواذا كان هذا... ؟ تمهيد لايراد البحث عن النوم واليقظة ولابدً من البحث عنهما في المسائل الفلسفية وهذا المقام انسب من غيره في ايراد البحث عنهما لوجهين: الاول: ان البحث عنهما يجب ان يكون في المسائل المتعلقة بذي الحس اي الحيوان

## باختصار على أمر النوم واليقظة. فنقول:

إن اليقظة حالة تكون النفس فيها مستعملة للحواس أو للقوى الحركة من ظاهر بالإرادة التي لاضرورة إليها، فيكون النوم عدم هذه الحالة، وتكون النفس فيه قد أعرضت عن الجهة الخارجة إلى الجهة الداخلة وإعراضها لا يخلو من أحد وجوه: إما أن يكون لكلال عرض لها من هذه الجهة. وإما أن يكون لمهم عرض لها في تلك الجهة، وإما أن يكون لمعصيان الآلات إياها.

والذى يكون من الكلال هو أن يكون الشيء الذى يسمى روحا وتعرف فى موضعه قد تحلل وضعف فلايقدر على الانبساط فيغور وتتبعه القوى النفسانية. وهذا الكلال قد يعرض من الحركات البدنية وقد يعرض من الأفكار وقد يعرض من الخوف. فإن الخوف قد يعرض منه النوم، بل الموت.

#### [سبب تنويم الافكار]

وربما كانت الأفكار تُنَوِّم لامن هذه الجهة، بل بان تسخَّن الدماغ

والانسان كما نص به الشيخ في آخر الفصل بقوله: "وان كان من حق النوم واليقظة ان يتكلم فيه في عوارض ذي الحس، يعني لايناسب البحث عنهما البحث عن كاثنات الجو مثلاً فيجب ان يتكلم فيهما في كتاب النفس.

الوجه الثانى: ان التكلم فيهما بعد ما كان يجب ان يورد فى كتاب النفس فالمقام اشد مناسباً فى ذلك من غيره حيث فال: «و اذا كان هذا اى الرؤيا ما يتعلق بالنوم واليقظة فيجب ان ندل هاهنا باختصار على امر النوم واليقظة». ثم كان الحرى ان يعنون البحث عنهما بعنوان كالوصل والفصل والتذنيب ونحوها.

١ ـ في تعليقة نسخة: طلبا له ل ذلك المتحلل.

فتنجذب الرطوبات إليه فيمتلئ الدماغ فينوم بالترطيب'.

والذى لمهم فى الباطن هو أن يكون الغذاء والرطوبات قد اجتمعت من داخل فتحتاج إلى أن يقصدها الروح بجميع الحار العزيزى ليفى بهضمها التام فيتعطّل الخارج.

والذي يكون من جهة الآلات فأن تكون الاعتصاب قد امتلات وانسدت من أبخرة وأغذية تنفذ أفيها إلى أن تنهضم، والروح أثقلت من الحركة لشدة الترطيب.

وتكون اليقظة لأسباب مقابلة لهذه. من ذلك أسباب يجفّف مثل الحرارة واليبوسة، ومن ذلك جمام وراحة حصلت، ومن ذلك فراغ عن الهضم فتعود الروح منتشرة كثيرة، ومن ذلك حالة ردّية تُشغل النفس عن الغور، بل تستدعيها إلى خارج كغضب أو خوف لأمر قريب أو مقاساة مقادة مؤلمة. وهذا قد دخل فيما نحن فيه بسبيل العرض، وإن كان من حق النوم واليقظة أن يتكلم فيه في عوارض ذي الحس.

١-في تحصيل بهمنيار: الآن كل موضع يسخن في البدن تنجذب اليه الرطوبات وكذلك
 اخال في شعلة السراج والسبب فيه ضرورة الخلا فيمتلى الدماغ بالرطوبة وينوم
 بالترطيب ويثقل الروح ويعجز عن الحركة ... (ط ١ - ص ٨٠٠).

۲\_ای الروح . ۴\_او الروح ، نسخة .

٤-جمام كسحاب آسايش و آسودگي اسب بعد از ماندگي. منتهي الارب.

٥ ـ رنج كشيدن .

### فى أفعال القوى المتذكرة والوهمية وفى أن أفعال هذه القوى كلها بآلات جسمانية

ركانا قد استقصينا القول في حال المتخيلة والمصورة. فيجب أن نتكلم في حال المتذكرة، ومابينها وبين المفكرة، وفي حال الوهم، فنقول:

إن الوهم هو الحاكم الاكبر في الحيوان، ويحكم على سبيل انبعاث تخيلي من غير أن يكون ذلك محققا؛ وهذا مثل ما يعرض للإنسان من استقذار العسل لمشابهته المرارة، فإن الوهم يحكم بانه في حكم ذلك، وتتبع النفس ذلك الوهم وإن كان العقل يكذبه. والحيوانات وأشباهها من الناس إنما يتبعون في أفعالهم هذا الحكم من الوهم الذي لاتفصيل منطقيا له، بل هو على سبيل انبعاث ما فقط، وإن كان الإنسان قد يعرض لحواسه وقواه بسبب مجاورة النطق مايكاد أن تصير قواه الباطنة نطقية مخالفة للبهائم. فلذلك يصيب من فوائد الاصوات المؤلفة والالوان

٢-نطقياً. نسخة.

١- زهر ودان. هي التي تجمع الرّة الصفراه معلقة مع الكبد كالكيس.

المؤلفة والروائح والطعوم المؤلفة ومن الرجاء والتمنى أموراً الاتصيبها الحسوانات الاخرى، لأن نور النطق اكانه فائض سائح على هذه القوى. وهذا التخيل أيضا الذى للإنسان قد صار موضوعا للنطق بعد ما أنه موضوع للوهم فى الحيوانات، حتى أنه ينتفع به فى العلوم وصار ذكره أيضا نافعا فى العلوم كالتجارب التى تحصل اللذكر والارصاد الجزئية وغير ذلك.

ونرجع إلى حديث الوهم. فنقول: إن من الواجب أن يبحث الباحث ويتامل أن الوهم الذى لم يصحبه العقل حال توهمه كيف ينال المعانى التى هى فى المحسوسات عندما ينال الحس صورتها من غير أن يكون شىء من تلك المعانى يحس ومن غير أن يكون كثير منها مما ينفع ويضر فى تلك الحال.

فنقول: إن ذلك للوهم من وجوه: من ذلك الإلهامات الفائضة على الكل° من الرحمة الإلهية، مثل حال الطفل ساعة يولد في تعلقه

١ ـ مفعول يصيب.

حوله: الان نور النطلق ... الملشيخ في المقام كلام آخر في المجانسة يطلب في الثاني من
 رابعة الهيات الشفاء ص١١٧ ـ ط ١ ، رحلي .

٣\_سانح بالنون. نسخة.

٤\_يحفظه. نسخة.

٥-قال الرازى: وهذه الالهامات يقف بها النفس على المعانى الخالطة للمحسوسات فيما يضر وبنفع فالذئب يحدره كل شاة وان لم يره قط ولاوصلت اليها آفة. والفارة يحذر الهرة وكثير من الطيور يحذر جوارح الطير وان كانت ما رآها قبل ذلك. فافعال الحيوانات تارة تكون على هذا الوجه وتارة بحسب التجربة فان الحيوان اذا نال لذة او المأ مقارنين بصورة حسيبة ارتسم فى النفس صورة الشىء وصورة المقارن وماينهما من النسبة فاذا وقع الاحساس باحد الشيئين شعرت النفس حينتذ بالمقارن

بالثدى، ومثل حال الطفل إذا أقل واقيم فكاد يسقط من مبادرته إلى ان يتعلق بمستمسك لغريزة جعلها فيه الإلهام الإلهى، وإذا تعرض لحدقته بالقذى بادر فاطبق جفنيه قبل فهم ما يعرض له وما ينبغى ان يفعل بحسبه كأنه غريزة لنفسه لا اختيار معه وكذلك للحيوانات إلهامات غريزية، والسبب في ذلك مناسبات موجودة بين هذه الانفس ومبادئها هي دائمة لاتنقطع غير المناسبات التي يتفق أن تكون مرة وأن لاتكون، كاستعمال العقل وكخاطر الصواب، فإن الأمور كلها من هناك. وهذه الإلهامات يقف بها الوهم على المعاني المخالطة للمحسوسات فيما يضر وينفع، فيكون الذئب تحذره كل شأة وإن لم تره قط ولا أصابتها منه نكبة وتحذر الاسد حيوانات كثيرة، وجوارح الطير يحذرها سائر الطير وتشنع عليها الطير الضعاف من غير تجربة؛ فهذا قسم.

وقسم آخر يكون لشىء كالتجربة، وذلك أن الحيوان إذا أصابه الم أولذة أو وصل إليه نافع حسى أوضار حسى مقارنا لصورة حسية، فارتسم في المصورة صورة الشيء وصورة مايقارنه، وارتسم في الذكر

الاخر المطلوب او الهروب ولهذا يخاف الكلاب المدرو الخشب (المباحث المشرقية ص٤٣٨ ج٢).

۱\_ای رفع و قام.

٢\_وهو ما دفع في العين من تراب او تبن او وسخ.

٣ كاستكمال، نسخة.

٤ - النكبة مايصيب الانسان من الحوادث والجمع نكبات.

٥ جمع جارحة: مرغان شكاري.

 <sup>-</sup> تشتّع اى تهيا للقتال. وفى تعليقة نسخة: التشنيع له معانى متعددة واحد معانيه الجدّ فى السير وهو المناسب هيهنا.

معنى النسبة بينهما والحكم بينهما فإن الذكر لذاته وبجبلته إينال ذلك. فإذا لاح للمتخبلة تلك الصورة من خارج تحركت في المصورة وتحرك معها ما قارنها من المعانى النافعة أو الضارة، وبالجملة المعنى الذي في اللكر على سبيل الانتقال والاستعراض الذي في طبيعة القوة المتخبلة فاحس الوهم بجميع ذلك معا فرأى المعنى مع تلك الصورة، وهذا هو على سبيل يقارب التجربة، ولهذا تخاف الكلاب المدر والخشب وغيرها.

وقد تقع للوهم أحكام أخرى بسبيل التشبيه بان تكون للشيء صورة تقارن معنى وهميا في بعض الحسوسات وليس تقارن ذلك داثما وفي جميعها، فيلتفت مع وجود تلك الصورة إلى إمعناها، وقد تخلف.

فالوهم حاكم في الحيوان يحتاج في أفعاله إلى طاعة هذه القوى له، وأكثر ما يحتاج إليه هو الذكر والحس؛ وأما المصورة فيحتاج إليها بسبب الذكر والتذكر.

#### [الفرق بين الذكر والتذكر]

والذكر تقد يوجد في سائر الحيوانات، وأما التذكر وهو الاحتيال لاستمعادة ما اندرس فلايوجد على ما أظن إلا في الإنسان، وذلك ان الاستدلال على أن شيئا كان فغاب أإنما يكون للقوة النطقية، وإن كان

١\_والحكم فيها، والحكم فيهما، نسختان.

٢\_ لجىلتە، نسخة.

٣- في التصريح: الذكر باللسان ضد الانصات وذاله مكسورة، وبالقلب ضد النسيان
 وذاله مضمومة قاله الكسائي.

٤ـكما في النسخ التي عندنا. وفي المطبوعة بمصر: ﴿كَانَ فَعَاتُ٩. ـ

لغير النطقية فعسى أن يكون للوهم المزين بالنطق. فسائر الحيوانات إن ذَكَرَتُ ذكرَتُ، وإن لم تذكر لم تشتق إلى التذكر، ولم يخطر لها ذلك بالبال، بل إن هذا الشوق والطلب هو للإنسان.

والتذكر هو مضاف إلى أمر كان موجوداً في النفس في الزمان الماضى، ويشاكل التعلم من جهة ويخالفه من جهة . أما مشاكلته للتعلم فلان التذكر انتقال من أمور تُدرك ظاهرا أو باطنا إلى امر غيرها، وكذلك التعلم فإنه أيضا انتقال من معلوم إلى مجهول ليعلم، لكن التذكر هو طلب أن يحصل في المستقبل مثل ما كان حاصلاً في الماضى، والتعلم ليس إلا أن يحصل في المستقبل شيء آخر.

وأيضا فإن التذكر ليس يصار إلى الغرض فيه من أشياء توجب ضرورة حصول الغرض، بل على سبيل علامات إذا حصل أقربها من الغرض انتقلت النفس إلى الغرض في مثل تلك الحال'، ولو كانت الحال غير ذلك لم يجب وإن أخطر صورة الأقرب أو معناه أن تتقل، كمن يخطر بباله كتاب بعينه فتذكر منه معلّمه الذى قرأ عليه ذلك الكتاب. وليس يجب من إخطار صورة ذلك الكتاب بالبال وإخطار معناه أن يخطر ذلك المعلم بالبال لكل إنسان. وأما العلم فإن السبيل. الموصلة إليه ضرورية النقل إليه وهو القياس والحد.

ومن الناس من يكون التعلم أسهل عليه من التذكر، لأنه يكون مطبوعا على ضروريات النقل ومن الناس من يكون بالعكس ومن الناس من يكون شديد الذُكر ضعيف التذكر، وذلك لأنه يكون يابس المزاج

١ ـ في تعليقة نسخة: أي الطلب والاستدلال على أن شيئاً كان فغاب.

فيحفظ ماياخذه، ولايكون حَرِكَ النفس مطاوع المادة لأفعال التخيل واستعراضاته ومن الناس من يكون بالعكس. واسرع الناس تذكرا أفطنهم للإشارات، فإن الإشارات تفعل نقلا عن الحسوسات إلى معان غيرها، فمن كان فظنا في الإشارات كان سريع التذكر. ومن الناس من يكون قوى الفهم ولكن يكون ضعيف الذّكر ويكاد أن يكون الامر في الفهم والذكر بالتضاد، فإن الفهم يحتاج إلى عنصر للصور الباطنة شديد الانطباع، وإنما تُعين عليه الرطوبة، وإما الذكر فيحتاج إلى مادة يابسة، فلذلك انفساخ ما يتصور فيها ويتمثل، وذلك يحتاج إلى مادة يابسة، فلذلك يصعب اجتماع الأمرين.

فاكثر من يكون حافظا هو الذي لاتكثر حركاته ولاتتفن هممه، ومن كان كثير الهمم كثير الحركات لم يذكر جيدا، فيحتاج الذكر مع المادة المناسبة إلى أن تكون النفس مقبلة على الصورة وعلى المعنى المستثبتين إقبالا بالحرص غير ما عوذة عنهما باشتغال آخر، ولذلك كان الصبيان مع رطوبتهم يحفظون جيدا، لأن نفوسهم غير مشغولة بما تشتغل به نفوس البالغين، فلاتذهل عماهى مقبلة عليه بغيره. وأما الشبان فلحرارتهم واضطراب حركاتهم مع يبس مزاجهم لايكون ذكرهم كذكر الصبيان والمترعرعين ، والمشايخ أيضا يعرض لهم من الرطوبة الغالبة أن لايذكر وا مايشاهدون.

وقد يعرض مع التذكر من الغضب والحزن والغم وغير ذلك مايشاكل

١ ـ في تعليقة نسخة: اخذ بمعنى انقطاع وبازداشتن.

 <sup>-</sup> ترعرع الصبي تحرك ونشأ والسِن قلقت وتحركت. وسن الترعرع هو بعد الشدة ونبات الانسان وقبل المراهقة.

حال وقوع الشيء ، وذلك أنه لم يكن سبب وقوع الغم والحون والخون والغضب فيسما مضى إلا انطباع هذه الصورة في باطن الحواس، فإذا عادت فعلت ذلك أو قريبا منه، والاماني والرجاء تفعل ذلك، والرجاء غير الأمنية، فإن الرجاء تخيل أمرٍ ما مع حكم أو ظن بانه في الاكثر كائن، وأما الامنية فهي تخيل أمر وشهوته والحكم بالتذاذ يكون إن كان، والخوف مقابل الرجاء على سبيل التضاد، والياس عدمه، وهذه كلها تكون أحكاماً للوهم .

فلنقتصر الآن على ما قلناه من أمر القوى المدركة الحيوانية، ولنبين أنها كلها تفعل افعالاً بالآلات ، فنقول: أما المدرك من القوى للصور الجزئية الظاهرة على هيئة غير تامة التجريد والتفريد عن المادة ولامجردة أصلا عن علائق المادة كما تدركه الحواس الظاهرة، فالأمر في احتياج إدراكه إلى آلات جسمانية واضح سهل. وذلك لأن هذه الصور إنما تُدرك

١ ـ في تعليقة نسخة : يعني قد يوجب من تذكر مايوجب الغم والحزن حال يشبه حال وقوعه فان تلك الحالة انما تحصل من الصورة التي تنطيع في القوى وقد حصلت .

٢\_وهذه كلها احكام للوهم، نسخة.

٣\_ تفعل افعالها بالآلات، نسخة .

٤- فى تعليقة نسخة: قال الشيخ فى المباحثات ان الصور والمتخيلات ليس المدرك لها جسماً أو جسمانياً واقام البرهان بحسب الظاهر على ذلك وقال بعد اقامة البرهان فاذن المخطؤ والذكر ليسا جسمانيين بل انما يوجدان فى النفس الا ان المشكل انه كيف يرتسم الاشباح الخيالية فى النفس. وقال فى آخر الفصل وهذا وامثاله يوقع فى النفس ان نفس الحيوان غير الناطق ايضاً جوهر غير مادى وانه هو الواحد بعينه المشعور به واحد وانه هو الشاعر الباقى وان هذه الجسمانيات آلات متبدلة عليه. وعبارة المباحثات مذكورة فى المباحث المشرقية للامام الرازى وفى سفر نفس الاسفار لصدرالمتالهين. (المباحث المشرقية ج٢ ص٧٣٣).

ما دامت المواد حاضرة موجودة، والجسم الحاضر الموجود إنما يكون حاضرا موجوداً عند جسم، وليس يكون حاضرا مرة وغائبا أخرى عند ما ليس بجسم، فإنه لانسبة له إلى قوة مفردة من جهة الحضور والغيبة. فإن الشيء الذي ليس في مكان لا تكون للشيء المكاني إليه نسبة في الحضور عنده والغيبة عنه، بل الحضور لايقع إلا على وضع او بعد للحاضر عند المحضور. وهذا لا يمكن إذا كان الحاضر جسما إلا أن يكون المحضور جسما أو في جسم.

وأما المُدرِك للصور الجزئية على تجريد تام من المادة وعدم تجريد البتة من العلائق المادية كالخيال فيحتاج أيضا إلى آلة جسمانية، فإن الخيال لايمكنه أن يتخيل إلا أن ترتسم الصورة الخيالية فيه ارتساما مشتركا بينه وبين الجسم؛ فإن الصورة المرتسمة في الخيال من صورة شخص زيد على شكله وتخطيطه ووضع اعضائه بعضها عند بعض التي تتميز في الخيال كالمنظور إليها لايمكن أن تتخيل على ما هي عليه إلا أن تلك الأجزاء والجهات من أعضائه يجب أن ترتسم في جسم وتختلف جهات تلك الصورة في جهات تلك

ولننقل صورة زيد إلى صورة مربع ا ب ج د المحدود المقدار والجهة والكيفية واختلاف الزوايا بالعدد، وليكن متصلا بزاويتي ا ب منه مربعان كل واحد منهما مثل الآخر، ولكل واحد جهة معينة ولكنهما متشابها الصورة، فترتسم من الجملة صورة شكلٍ مجنعٍ جزئي واحدٍ بالعدد مقررٍ في الخيال.

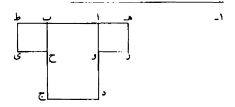
١- الخيالية فيه في جسم ارتساماً، نسخة .

فنقول: إن مربع ' «ا ه ر و» وقع غيرا بالعدد لمربع «ب-ح-ط-ى» ووقع فى الخيال منه بجانب اليمين متميزا عنه بالوضع المتخيل المشار إليه فى الخيال فلايخلو إما أن يكون لصورة المربعية لذاتها أو لعارض خاص له فى المربعية غير صورة المربعية ، أو يكون للمادة التى هى منطبعة فيها".

ولايجوز أن تكون مغايرته له من جهة صورة المربعية، وذلك أنّا فرضناهما متشاكلين متشابهين متساويين. ولايجوز أن يكون ذلك لعارض يخصه.

أما أولا فإنا لانحتاج الى تخيله يمينا إلى إيقاع عارض فيه ليس فى ذلك غير جهات المادة.

وأما ثانيا فإن ذلك العارض إما أن يكون شيئا فيه نفسه "لذاته أو



٢- قال الرازى فى المباحث المشرقية (ج٢ ص٣٥٦) قانا اذا تخيلنا مربعاً مجنّحاً بمربّعين فلابداً ان نتخيل هذا المربع على هذا الوجه الفروض فى هواء وفى جهة مخصوصة وذلك الهواء وتلك الجهة موجودتان فاذا انطبعت فى النفس صورتا المربعين فكان لاحد المربعين نسبة الى جهة مخصوصة او الى جانب مخصوص ولم تكن الصورة الاخرى مفروضة الحصول فى ذلك الجانب وتلك الجهة فحيننذ يتميز بهذا السبب احد المربعين عن الاخر واذا احتمل ذلك سقط الاستدلال».

٣ فيه بعينه، نسخة.

يكون شيئا له بالقياس إلى ما هو شكله فى الموجودات حتى يكون كانه شكل منزوع عن موجود هولهذا الخيال، أو يكون شيئا له بالقياس إلى المادة الحاملة. ولايجوز أن يكون شيئا له فى نفسه من العوارض التى تخصه، لأنه إما أن يكون لازما أو زائلا.

ولايجوز أن يكون لازما له بالذات إلا وهو لازمٌ لمشاركه في النوع، فإن المربّعين وُضعا متساويين في النوع فلايكون لهذا عارضَ لازم ليس لذلك.

وأيضا فإنه لايجوز إن كان هو فى قوة غير متجزئة تجزئ القوى الجسمانية أن يعرض له شىء دون الآخر الذى هو مثله ومحلهما واحد غير متجزئ وهو القوة القابلة. ولايجوز أن يكون زائلا، لانه يجب إذا زال ذلك الامر أن تتغير صورته فى الخيال، فيكون الخيال أنما يتخيله كما هو لانه يقرن به ذلك الامر، فإذا زال تغير، و الخيال إنما يتخيله هكذا لابسبب شىء يقرنه به، بل يتخيله كذلك كيف كان، ولا إلى الخيال أن يلحق بالآخر هذا العارض فيجعله كالاول، بل مادام موجودا فيه يكون كذلك ويعتبره الخيال كذلك ويعتبره الخيال كذلك من غير التفات إلى أمر آخر يقرنه به.

ولهذا لايجوز أن يقال: إنّ فرض الفارض جَعلَه بهذه الحال، كما يجوز أن يقال في مثله في المعقولات؛ وذلك لأن الكلام يبقى بحاله فيقال ما الذي فعله الفارض حتى خصصه بهذه الحال متميزا عن الثاني.

۱\_ای فی الخارج.

٢\_فاعل لايجوز.

٣\_حالية.

٤ ـ في المعقول، نسخة.

وأما في الكلى فهناك أمر يقرنه به العقل وهو حد التيامن أوحد التياسر، فإذا قرن بمربع حد التيامن صار بعد ذلك متيامنا، والحد إنما يكون لأمر معقول كلى وفي مثله يصح لأنه أمر فرضي يتبع الفرض في التصور. وأما هذا الجزئي الذي ليس يكون بالفرض، بل إنما تتصور في الخيال صورة عن محسوس من غير اختلاف فتثبت منظورا إليها متخيلة بعينها، فليس يمكن أن يوجد له هذا الحد' دون صاحبها إلا لأمر به يستحق زيادة هذا الحد دون صاحبها، ولا الخيال يفرضها كذلك بشرط يقرنه بها، بل يتخيلها كذلك دفعة على أنها في نفسها كذلك لابفرضه فيتخيل هذا المربع يمينا وذلك يسارا، لابسب شرط يقرن بذلك وبهذا، وبعد لحوقه يفرض ذلك يمينا وهذا يسارا. وأما في صقع العقل فإن حد التيامن وحد التياسر يلحق المربع ـوهو مربع لم يعرض له شيء آخر ـ لحوق الكلي بالكلي، فإنه يجوز أن يشبت في العقل كلي من غير إلحاق شيء به، ويكون مُعَدّاً لأن يلحق به مايلحق.

وأما الخيال فما لم يتشخص المعنى فيه بما يتشخص به لم يتمثل للخيال، فلذلك يجوز أن يكون في سلطان العقل أن يُقرَن معنى بمعنى على سبيل الفرض .

واما الخيال فما لم يقع للتمثل فيه وضع محدود جزئي لم يرتسم في الخيال، ولاكان شيئا يجري عليه فرض. فقد بطل أن يكون هذا التمييز

١\_ فليس يمكن أن يقال أنها يوجد لها هذا الحد دون صاحبتها، نسخة.

٢ . في تعليقة نسخة: حتى يتمكن من تغيير ذلك الفرض.

حنى المباحث: واما التخيل فالامتياز غير حاصل بالفرض لان الرجع المعين الذي على
 الايمن لايمكن أن يفرض فيه عارض حتى يصير هو بعبنه في الخيال مربعا ايسر.

بسبب عارض في ذاته  $ext{ V(c)}$  أو غير  $ext{ V(c)}$  بسبب عارض في ذاته أو مفروض  $ext{ (c)}$ 

فنقول: ولايجوز أن يكون بالقيباس إلى الشيء الموجود الذي هو خياله، وذلك لأنه كثيرا مايتخيل ماليس بموجود.

وايضا فإن وقع لاحد المربعين نسبة إلى جسم وللمربع الآخر نسبة الحري ، فليس يجوز ان تقع ومحله ما غير منقسم، فإنه ليس احد المربعين الخياليين اولى بان ينسب إلى أحد المربعين الخارجين من الآخر إلا أن يكون قد وقع هذا في نسبة من الجسم الموضوع له الحامل إياه إلى أحد الخارجين لايقم الآخر فيها. فيكون إذن محل هذا غير محل ذلك،

١\_او معروض، نسخة.

۲\_ ای فی الخارج .

٣- قال صدرالمتالهين في الاسفار (ج ٤ ص ٥٥٠ ط۱ = ص ٢٣٧ ج٨ ط٢): قول المعترض ان تخصيص هذا الربع الخيالي ليس بفرض فارض واعتبار معتبر. قلنا: لانسلم بل تخصصه بمجرد اعتبار المعتبر وتصوره وجعله جعلا بسيطاً. قوله والا لامكننا ان نعمل بالمربع الايمن الايسر. قلنا تخصيص الفاعل للامر الصورى الذي لامادة له ليس الاجعل هويته الصورية لا افادة صفة او عرض على مادة وليس في المربع الخيالي الاصورة المربع الخاصل من الجاعل النفساني اختراعاً بسيطاً.

وبالجملة الا ارادت النفس ان يجعل هذا المربع الخيالي مربعاً آخر وهذا القدار مقداراً آخر أو ارادت تقسيم مقدار بعينه الى قسمين لايمكن لها ذلك. اذ ليس لتلك الامور تركيب من مادة قابلة وصورة غيرها حتى يكون هناك مجعول ومجعول اليه. بل كل واحد من نلك الامور صورة فقط بلا مادة قابلة. وتلك الصورعين تصور النفس ومشيتها وارادتها. فاذا انقسم مقدار خيالى الى قسمين كان ذلك في الحقيقة انشاؤهما ابتداءً لامن شيء مسواءً عدم المقدار الاول اولا. واذا عدم فلم يعدم الى شيء ليلزم وجود مادة قابلة هناك. ويحتاج الى مخصص من خارج كما هو شان الخارجيات المادية».

وتكون القوة منقسمة ولاتنقسم بذاتها، بل بانقسام مافيها فتكون جسمانية. وتكون الصورة مرتسمة في الجسم'، فليس يصح أن يفترق المربعان في الخيال لافتراق المربعين الموجودين وبالقياس إليهما، فبقى أن يكون ذلك إما بسبب افتراق الجزئين في القوة القابلة أو الجزئين من الآلة التي بها تفعل القوة.

وكيف كان، فإن الحاصل من هذا القبيل أن الإدراك إنما يتم بقوة متعلقة بمادة جسمانية. فقد اتضح أن الإدراك الخيالي هو أيضا إنما يتم بجسم.

ومما يبيّن ذلك أنا نتخيّل الصورة الخيالية كصورة الناس مثلا أصغر أو أكبر كأنّا ننظر إليهما. ولامحالة أنها ترتسم وهى أكبر، وترتسم وهى أصغر فى شىء لافى مثل ذلك الشيء بعينه، لانها إن ارتسمت فى مثل ذلك الشيء فالتفاوت فى الصغر والكبر إما أن يكون بالقياس إلى المأخوذ عنه الصورة وإما بالقياس إلى الأخذ وإما لنفس الصورتين.

ولايجوز أن يكون بالقياس إلى الماخوذ عنه الصورة، فكثيراً من الصور الخيالية غير ماخوذة عن شيء البتة، وربما كان الصغير والكبير صورة شخص واحد.

ولا يجوز أن يكون بسبب الصورتين في انفسهما فإنهما لما اتفقتا في الحد والماهية واختلفتا في الصغر والكبر فليس ذلك لنفسيهما، فإذن ذلك بالقياس إلى الشيء القابل، ولأن الصورة تارة ترتسم في جزء منه أكبر وتارة في جزء منه أصغر.

١\_ في جسم، نسخة .

وايضا فإنه ليس يمكننا نتخيل السواد والبياض في شبح خيالى واحد ساريين فيه معا، ويمكننا ذلك في جزئين منه يلحظهما الخيال مفترقين. ولو كان الجزءان لايتميزان في الوضع، بل كان كلا الخيالين يرتسمان في شيء غير منقسم، لكان لايفترق الأمر بين المتعذر منهما والممكن. فإذن الجزءان متميزان في الوضع والخيال يتخيلهما متميزين في جزئين.

فإن قال قائل: وكذلك العقل، فنجيبه ونقول: إن العقل يعقل السواد والبياض معا في زمان واحد من حيث التصور '، واما من حيث

1- قال الفخر الرازى: «الشالث انه ليس بمكننا ان نتخيل السواد والبياض فى شبح جسمانى واحد ويمكننا ذلك فى جزئين ولوكان ذلك الجزءان لايتميزان فى الوضع لكان لافرق بين المتعذر والممكن فاذن الجزءان متميزان فى الوضع انتهى كلامه (ص ٣٤٠ ج٢ من المباحث).

واقول: قوله: «فى شبح جسمانى» هو مكان قول الشيخ «فى شبح خيالى». وعندنا نسخة مخطوطة من المباحث موافقة للمطبوعة. وكان «خيالى» حرّفت بـ «جسمانى». وانت تعلم ان المباحث خلاصة الشفاء، بتقرير آخر، ولو لم نقل بالتحريف لوجب ارتكاب التكلف فى اثبات المطلوب، فنامل.

٢- في تعليقة نسخة: قوله: همن حيث التصورة اي تصورهما في عالم العقل بنحو الكلية لا يستلزم تصور الموضوع والشبح حتى يقال لا يجتمعان في شبح واحد ولكن تصورهما في الخيال يستلزم الموضوع لهما وعروضهما له واما بحسب التصديق بان يقال السواد سواد او السواد قابض للبصر مثلاً والبياض بياض او البياض مفرق للبصر مثلاً فان موضوع هذين التصديقين لا يمكن ان يكون واحداً ولا يجتمعان بهذا الاعتبار والحاصل ان مفهوم السواد ومفهوم البياض لا يكونان متضادين حتى يستنع اجتماعهما في موضوع واحد فيكون موضوع المفهومين من موضوع واحد فيكون موضوع المفهومين من حيث التصور واحداً وهو النفس المجردة لكن الموضوع للحكم عليهما بحكم غير متحد لان موضوع الحكم نفس المفهومين والملهومان متغايران.

التصديق فيمتنع أن يكون موضوعهما واحدا. وأما الخيال فلا يتخيلهما معا لا على قياس التصور ولاعلى قياس التصديق. على أن فعل الخيال إنما هو على قياس التصور لاغير، ولافعل له في غيره.

ولمّا علمت هذا في الخيال، فقد علمت في الوهم الذي مايدركه إنما يدركه متعلقا بصورة جزئية خيالية على ما اوضحناه.

#### الفصل الرابع

# في احوال القوى الحركة وضرب من النبوة المتعلقة بها

وإذ قلنا في القوى المدركة من قوى النفس الحيوانية فخليق بنا أن نتكلم في القوى الحركة منها فنقول:

إن الحيوان ما لم يشتق اشتياقا إلى شيء شعر باشتياقه أو تخيله أو لم يشعر به الم ينبعث إلى طلبه بالحركة. وليس ذلك الشوق هولشيء من القوى المدركة، فليس لتلك القوى إلا الحكم والإدراك، وليس يجب إذا حكم أو أدرك بحس أو وهم أن يشتاق إلى ذلك الشيء، فيإن الناس

١- قال الشيخ في النجاة ص ٢٣١: الماضحركة بانها باعشة، واما محركة بانها فاعلة. ومدركة. والحركة على قمسين: اما محركة بانها باعشة، واما محركة بانها فاعلة. والحرك على انها باعثة هي القوة النزوعية الشوقية وهي القوة التي اذا ارتسم في التخيل صورة مطلوبة او مهروب عنها حملت القوة التي تذكرها على التحريك ولها شعبتان شعبة تسمى قوة شهوانية وهي قوة تنبعث على تحريك تقرب به من الاشياء المتخيلة ضرورية او طلبا لللذة. وشعبة تسمى غضبية وهي قوة تنبعث على تحريك يدفع له الشيء المتخيل ضارا او مفسداً طلباً للغلبة. واما القوة على انها فاعلة فهي قوة تنبث في الاعصاب والعضلات من شانها ان تشنج العضلات فتجذب الاوتار والرباطات الى جهة المبدأ او ترفيها وتمددها طولا فتصير الاوتار والرباطات الى خلاف جهة المبدأ ا

يتفقون في إدراك مايحسون ويتخيلون من حيث يحسون ويتخيلون، لكن يختلفون فيما يشتاقون إليه مما يحسون ويتخيلون. والإنسان الواحد قد يختلف حاله في ذلك، فإنه يتخيل الطعام فيشتاقه في وقت الجوع ولايشتاقه في وقت الشبع.

وأيضا فإن الحسن الأخلاق إذا تخيل اللذات المستكرهة لم يشتقها، والآخر يشتاقها. وليس هذان الحالان للإنسان وحده، بل وللحيوانات كلها.

والشوق قد يختلف: فمنه مايكون ضعيفا بَعْدُ. ومنه مايشتد حتى يوجب الإجماع. والإجماع ليس هو الشوق فقد يشتد الشوق إلى الشيء فلايجمع على الحركة البتة، كما أن التخيل يقوى فلايشتاق إلى مايتخيل، فإذا صع الإجماع أطاعت القوى المخركة التي ليس لها إلا تشتّج العضل وإرسالها. وليس هذا نفس الشوق ولا الإجماع، فإن الممنوع من الحركة لا يكون منوعا من شدة الشوق ومن الإجماع، لكنه لا يجد طاعة من القوى الأخرى التي لها أن تحرك فقط، وهي التي في العضل.

وهذه القوة الشوقية من شعبها القوة الغضبية والقوة الشهوانية. فالتى تنبعث مشتاقة إلى اللذيذ والمتخيل نافعا لتجلبه هي الشهوانية، والتي تنبعث مشتاقة إلى الغلبة وإلى المتخيل منافياً لتدفعه فهي الغضبية.

وقد نجد في الحيوانات انبعاثات لا إلى شهواتها، بل مثل نزاع التي ولدت إلى ولدها والذى الف الى إلفه، وكذلك اشتياقها إلى الانفلات من الاقفاص والقيود، فهذا وإن لم يكن شهوة للقوة الشهوانية فإنه اشتياق

١- في تعليقة نسخة: أي الادراك والشوق. أو الشوق وعدم الشوق.

٢\_ النزاع بمعنى الشوق.

مًا إلى شهوة للقوة الخيالية. فإن القوة المدركة تخصّها فيما تدرك وفيما تنقلب فيه من الأمور التى تتجدد بالمشاهدة أو من الصور مشلا لذة تخصها، فإذا تألّمت بفقدانها اشتاقت إليها طبعا، فاجمعت القوة الإجماعية على أن تحرك إليها الآلات كما تجمع لاجل الشهوة التعداد والغضب، ولاجل الجميل من المعقولات أيضا. فيكون للشهوة اشتداد الشوق إلى اللذيذ، وللقوة النزوعية الإجماع، وكذلك للمتخيل أيضا ما الشوق إلى الغلبة، وللقوة النزوعية الإجماع، وكذلك للمتخيل أيضا ما يخصة وللقوة النزوعية الإجماع.

والخوف والغم والحزن عن عوارض القوة الغضبية بمشاركة من القوى الدراكة، فإنها إذا انخزلت اتباعا لتصور عقلى أو خيالى كان خوف، وإذا لم تخف قويت: ويعرض لها الغم من الذي يوجب الغضب إذا كان غير مقدور على دفعه أو كان مخوفا وقوعه.

والفرح الذي من باب الغلبة فإنه غاية لهذه القوة أيضا. والحرص

١-قال بهمنيار في التحصيل والحال في المفكرة هذه الحال لانه اذا اشتاقت النفس الى
 مسالة واجتمعت تبع الاجماع عمل القوة المفكرة.

٢-قال به منيار: وهذه اعراض تعرض للنفس وهي في البدن ولذلك يستحيل معها
 امزجة الابدان وقد يتغير الامزجة فيتبعها هذه الاعراض.

٣ انخذلت، نسخة.

٤- فى تعليقة نسخة: الغم هو كيفية نفسانية يتبعها حركة الروح الى داخل البدن خوفاً من موذى واقع عليه والحزن هو ما يتبعها حركة الروح الى الداخل قليلاً قليلاً. الفزع هو ما يتبعها حركة الروح الى الداخل قليلاً. قال الشيخ فيما ما يتبعه حركة الروح الى الداخل هربا من الموذى واقعاً كنان او متخيلاً. قال الشيخ فيما بعد وقد يعرض انفعال نفسانى بسبب ظنه ان امراً فى المستقبل يكون مما يضره وذلك يسمى الحوف.

والنّهَم ' والشهوة والشبق وما أشبه ذلك فهى للقوة البهيمية الشهوانية . والاستيناس والسرور من عوارض القوى الدراكة .

وأما القوى الإنسانية فتعرض لها أحوال تخصها سنتكلم فيها بعد.

والقوى الإجماعية تتبع للقوى المذكورة، فإنها إذا اشتد نزاعها اجمعت وهى كلها تتبع ايضا القوة الوهمية، وذلك أنه لايكون شوق البتة إلا بعد توهم المشتاق إليه وقديكون وهم، ولايكون شوق. لكنه قد يتفق احيانا لآلام بدنية تتحرك الطبيعة إلى دفعها أن توجب تلك الحركة انبعاث التوهم، فتكون تلك القوى سائقة للتوهم إلى مقتضاها، كما أن اكثر التوهم في أكثر الأمر يسوق القوى إلى المتوهم، فالوهم له السلطان في حيز القوى المدركة في الحيوانات، والشهوة والغضب لهما السلطان في حيز القوى المحركة وتتبعهما القوة الإجماعية ثم القوى المحركة التي في العضل.

فنقول الآن: إن هذه الأفعال والأعراض هي من الاعراض التي تعرض للنفس وهي في البدن ولاتعرض بغير مشاركة البدن، ولذلك إنها تستحيل معها أمزجة الأبدان. وتحدث هي أيضا مع حدوث أمزجة الأبدان، فإن بعض الأمزجة يتبعه الاستعداد للغضب، وبعض الأمزجة يتبعه الجبن والحوف. ومن يتبعه الجبن والحوف. ومن الناس من سجيته "سجية مغضب فيكون سريع الغضب، ومن الناس من يكون كأنه مذعور مرعوب فيكون جبانا مسرعا إليه الرُعب، فهذه من يكون كأنه مذعور مرعوب فيكون جبانا مسرعا إليه الرُعب، فهذه

١ ـ النَّهُمة بالتحريك وهي افراط الشهوة في الطعام.

٢ - العوارض، نسخة.

٣ ـ من تكون سجيته، نسخة.

الأحوال لاتكون إلا بمشاركة البدن.

والأحوال التي للنفس بمشاركة البدن على أقسام:

منها مايكون للبدن أو لا ولكن يكون لأجل أنه ذو نفس.

ومنها ما يكون للنفس اولا ولكن لأجل أنها في بدن.

ومنها مايكون بينهما بالسوية. فالنوم واليقظة والصحة والمرض احوال هي للبدن ومبادئها منه، فهي له أولا، ولكن إنما هي للبدن يسبب ان له نفسا.

واما التخيل والشهوة والغضب وما يجرى هذا المجرى فإنها للنفس من جهة ماهى ذات بدن، وللبدن من جهة أنها لنفس البدن اولا، وإن كان من جهة ما أن النفس ذو بدن، لست أقول من قبل البدن.

وكذلك الغم والهم والحزن والذكر وما اشبه ذلك، فإن هذه ليس فيها ماهو عارض للبدن من حيث هو بدن، ولكن هذه احوال شيء مقارن للبدن لاتكون إلا عند مقارنة البدن، فهي للبدن من قبل النفس، إذ هي للنفس أولاً وإن كانت للنفس من قبل ما هي ذات بدن، لست أقول من قبل البدن.

واما الآلم من الضرب ومن تغير المزاج فإن العارض فيه موجود في البدن، لأن تفرق الاتصال والمزاج من احوال البدن من جهة ماهو بدن، وأيضا موجود في الحس الذي يحسه من جهة ما يحسه ولكن بسبب البدن. ويشبه أن يكون الجوع والشهوة من هذا القبيل.

وأما التخيل والخوف والغم والغضب فإن الانفعال الذي يعرض له يعرض أوكًا للنفس، وليس الغضب والغم من حيث هو غضب وغم انفعالا من الانفعالات المؤلمة للبدن، وإن كان يتبعه انفعال بدني مؤلم

للبدن، مثل اشتعال حرارة أو خمودها وغير ذلك. فإن ذلك ليس نفس الغضب والغم، بل هو أمر يتبع الغضب والغم.

ونحن لانمنع ان يكون امر الأخلق به ان يكون للنفس من حيث هي مدن ثم تتبعه في البدن انفعالات بخاصة بالبدن، فإن التخيل أيضا من حيث كونه إدراكا ليس هو من الانفعالات التي تكون للبدن بالقصد الأول، ثم قد يعرض من التخيل أن يستشر بعض الاعضاء، وليس ذلك بسبب طبيعي أوجب أن مزاجا قد استحال وحرارة قويت وبخارا تكون ونفذ في بعض العضو حتى نشره، بل لما حصلت صورة في وهم أوجبت الاستحالة في مزاج اوحرارة ورطوبة وريحا، لولا للك الصورة لم يكن في الطبيعة مايحركها.

ونحن نقول بالجملة إن من شان النفس ان تحدث منها في العنصر البدني استحالة مزاج تحصل من غير فعل وانفعال جسماني فتحدث حرارة لاعن حار، وبرودة لاعن بارد.

بل إذا تخيلت النفس خيالا وقوى فى النفس لم يلبث أن يقبل العنصر البدنى صورة مناسبة لذلك أو كيفية. وذلك لأن النفس من جوهر بعض المبادئ التى هى تلبس المواد ما فيها من الصور المقومة لها، إذا هى أقرب مناسبة لذلك الجوهر من غيره، وذلك إذا استتم استعدادها لها أ. واكثر استعداداتها إنما تكون بسبب استحالات فى الكيف ؛ كما قلنا فيما سلف، وإنما تستحيل فى الاكثر عن أضداد تحيلها.

فإذا كانت هذه المبادئ قد تكسو العنصر صورةً مقومة لنوع طبيعي

١\_ولولا، نسخة.

٧- اي استعداد المواد للصور، وفي تعليقة نسخة: اي افاضته المبادي الصور في المواد.

لنسبة مًا تتقرر بينهما، فلايبعد أيضا أن تكسوها الكيفيات من غير حاجة إلى ان تكون هناك ماسة وفعل وانفعال جسماني يصدر عن مضادة.

بل الصورة التى فى النفس هى مبدأ لما يحدث فى العنصر ، كما أن الصورة الصحية التى فى نفس الطبيب مبدأ لما يحدث من البره ، وكذلك صورة السرير فى ذات النجار لكنه من المبادئ التى لاتنساق إلى إصدار ما هو موجب له إلا بآلات ووسائط ، وإنما تحتاج إلى هذه الآلات لعجز وضعف وتأمل حال المريض الذى توهم أنه قد صح والصحيح الذى توهم أنه مرض ، فإنه كثيرا ما يعرض من ذلك أن يكون إذا تأكدت الصورة فى نفسه وفى وهمه انفعل منها عنصره فكانت الصحة أو المرض ، ويكون ذلك أبلغ مما يفعله الطيب بآلات ووسائط. ولهذا السبب مايمكن الإنسان ذلك أبلغ مما يفعله الطيب بآلات ووسائط. ولهذا السبب مايمكن الإنسان موضوعا كالجسر وتحته هاوية لم يجسر أن يمشى عليها عليها وإن كان بالهوينا ، لانه يتخيل فى نفسه صورة السقوط تخيلا قويا جدا فتجيب إلى خده من الثبات والاستمراد.

فالصور إذا استحكم وجودها في النفس الكلية واعتقاد انها يجب ان توجد فقد يعرض كثيرا أن تنفعل عنها المادةُ التي من شانها أن تنفعل عنها وتكون.

١ ـ ماهي موجبة له ، نسخة .

٢ ـ فوجدت، نسخة . فكانت الصحة والمرض، نسخ مصحّحة .

٣ مطروح، نسخة.

٤\_عليه، نسخة.

٥دب الجيش دبيباً سار سيراً ليّناً ومنه دبيب النمل. مجمع البحرين ج٢ ص٥٥.

فإن كان ذلك في النفس الكلية التي للسماء والعالم جاز أن يكون مؤثرا في طبيعة الكل، وإن كان في نفس جزئية جاز أن يؤثر في الطبيعة الجزئية.

وكثيرا ما تؤثر النفس في بدن آخر كما تؤثر في بدن نفسها تأثير العين العائنة العامل.

## [كلام سامٍ جداً في تأثير النفوس]

بل النفس إذا كانت قوية شريفة شبيهة بالمبادئ اطاعها العنصر الذى فى العالم وانفعل عنها ووجد فى العنصر ما يتصور فيها. وذلك لان النفس الإنسانية سنبين أنها غير منطبعة فى المادة التى لها، لكنها منصرفة الهمة إليها. فإن كان هذا الضرب من التعلق يجعل لها أن تحيل العنصر البدنى عن مقتضى طبيعته، فلابدع أن تكون النفس الشريفة القوية جدا تجاوز بتأثيرها مايختص بها من الأبدان إذا لم يكن انغماسها فى الميل إلى ذلك البدن شديدا قويا وكانت مع ذلك عالية فى طبقتها قوية فى ملكتها تعدا، فتكون هذه النفس تبرىء المرضى، وتمرض الأشرار، ويتبعها أن تهدم طبائع، وأن تؤكّد طبائع، وأن تستحيل لها العناصر فيصير غير النار أوغير الأرض أرضاً، وتحدث بارادتها أيضا أمطار وخصب كما يحدث خسف ووباء كل بحسب الواجب العقلى.

وبالجملة فإنه يجوز أن يتبع إرادته وجود ما يتعلق باستحالة العنصر في الاضداد، فإن العنصر بطبعه يطيعه ويتكوّن فيه ما يتمثل في إرادته، إذ

١ ـ في تعليقة نسخة: أي العين التي يصيب منها تعب ومشقة.

العنصر بالجملة طوع للنفس وطاعته لها أكثر من طاعته للاضداد المؤثرة في. وهذه أيضا من خواص القوى النبوية.

وقد كنا ذكرنا خاصيةً قبل هذه تتعلق بقواها المتخيلة وتلك خاصيةً تتعلق بالقوى الحيوانية المدركة، وهذه خاصية تتعلق بالقوى الحيوانية المحركة الإجماعية من نفس النبى العظيم النبوة.

فنقول: إنه لما تبين أن جمع القوى الحيوانية لافعل لها إلا بالبدن، ووجود القوى أن يكون بحيث تفعل، فالقوى الحيوانية إذن إنما تكون بحيث تفعل وهي بدنية فوجودها أن تكون بدنية، فلا بقاء لها بعد البدن. وقد تكلمنا في كتبنا الطبية في أسباب استعدادات الاشخاص المختلفة بجبلتها وبحسب اختلاف احوالها للفرح والغم والخضب والحقد والسلامة وغير ذلك كلاما لايوجد للمتقدمين مايجرى مجراه في تفصيله وتحصيله فليقرا من هناك.



### المقالة الخامسة

#### وهي ثمانية فصول:

الفصل الأول: في خواص الافعال والانفعالات التي للانسان وبيان قوى النظر والعمار للنفس الانسانية .

الفصل الثاني: في اثبات ان قوام النفس الناطقة غير منطبع في مادة جسمانية.

الفصل الثالث يشتمل على مسالتين: احداهما كيفية انتفاع النفس الانسانية بالحواس. والنانية اثبات حدوثها.

الفصل الرابع: في ان الانفس الانسانية لاتفسد و لاتتناسخ.

الفصل الخامس: في العقل الفعال في انفسنا والعقل المنفعل عن انفسنا.

الفصل السادس: في مراتب افعال العقل وفي اعلى مراتبها وهو العقل القدسي.

الفصل السابع: في عدّ المذاهب الموروثة عن القدماء في امر النفس وافعالها وانها واحدة او كثيرة وتصحيح القول الحق فيها. :

الفصل الثامن: في بيان الآلات التي للنفس.



## فى خواص الافعال والانفعالات التي للإنسان وبيان قوى النظر والعمل للنفس الانسانية

قد فرغنا من القول في القوى الحبوانية أيضاً ، فحرى بنا أن نتكلم الآن في القوى الإنسانية . فنقول :

إن الإنسان له خواص أفعال تصدر عن نفسه ليست موجودة لسائر الحيوان. وأول ذلك أنه لما كان الإنسان في وجوده المقصود فيه يجب أن يكون غير مستغن في بقائه عن المشاركة ولم يكن كسائر الحيوانات التي يقتصر كل واحد منها في نظام معيشته على نفسه وعلى الموجودات في الطبيعة له. وأما الإنسان الواحد فلو لم يكن في الوجود إلا هو وحده وإلا

١ ـ كالنباتية .

٢-الفصل الرابع من النمط التاسع من الاشارات: «اشارة» لما لم يكن الانسان بحيث يستقل في امر نفسه ... ». ثم ان الفصل الاول من الباب التاسع من نفس الاسفار (ص117 ج ؤط1) بتمامه مطالب هذا الفصل من الشفاء بتحرير آخر يغاير ما في الثفاء قليلاً. وهكذا الفصل الاول من الباب السادس من المباحث المشرقية في كتاب النفس (ج٢ ص ٤٠٩ صحيدرآباد الدكن) قال: «الفصل الاول في خواص النفس الانسانية وهي عشرة فمنها النطق وذلك ... ».

الامور الموجودة في الطبيعة له لهلك أو لساءت معيشته اشد سوءً.

وذلك لفضيلته ونقيصة سائر الحيوان على ما ستعلمه فى مواضع أخرى، بل الإنسان محتاج إلى أمور أزيد مما فى الطبيعة مثل الغذاء المعمول واللباس المعمول والموجود فى الطبيعة من الاغذية ما لم تُدبر بالصناعات فإنها لاتلائمه ولاتحسن معها معيشته. والموجود فى الطبيعة من الأشياء التى يمكن أن تلبس أيضا، فقد تحتاج أن تجعل بهيئة وصفة حتى مكنها أن يلبسها.

وأما الحيوانات الاخرى فإن لباس كل واحد معه فى الطباع، فلذلك يحتاج الإنسان أول شيء إلى الفلاحة وكذلك إلى صناعات اخرى، لا يتمكن الإنسان الواحد من تحصيل كل ما يحتاج إليه من ذلك بنفسه، بل بالمشاركة حتى يكون هذا يخبز لذاك، وذاك ينسج لهذا، وهذا ينقل شيئا من بلاد غريبة إلى ذلك، وهذا يعطيه بإزاء ذلك شيئا من قريب.

فلهذه الاسباب وأسباب أخرى أخفى وآكد من هذه ما احتاج الإنسان ان تكون له فى طبعه قدرةً على أن يُعلم الآخر الذى هو شريكه ما فى نفسه بعلامة وضعية وكان أخلق مايصلَح لذلك هو الصوت لانه ينشعب إلى حروف تتركب منها تراكيب كثيرة من غير مؤونة تلحق البدن ويكون شيئا لايثبت ولاييقى فيؤمن وقوف من لايحتاج إلى شعوره عليه.

وبعد الصوت الإشارة فإنها كذلك، إلا أن الصوت أدل من الإشارة، لأن الإشارة إنما تهدى من حيث يقع عليها البصر'، وذلك يكون من جهة مخصوصة، ويحتاج أن يكلف المراد إعلامه أن يحرك حدقته إلى

١ ـ من حيث يقع البصر عليه ، نسخة . وضمير «عليه» راجع الى احيث الأنه بمعنى المكان.

جهة مخصوصة حركات كثيرة يراعى بها الإشارة. وأما الصوت فقد تغنى الاستعانة به عن أن يكون من جهة مخصوصة، وتغنى أيضا عن أن تراعى تحريكات ، ومع ذلك فليس يحتاج في أن يدرك إلى متوسط كما لا يحتاج اللون إليه، لا كحاجة الإشارات.

فجعلت الطبيعة للنفس أن تؤلف من الأصوات مايتوصل به إلى إعلام الغير. وفى الحيوانات الأخرى أيضا أصوات يقف بها غيرها على حال فى نفسها. لكن تلك الأصوات إنما تدل بالطبع وعلى جملة من الموافقة أو المنافرة عير محصلة ولامفصلة.

والذى للإنسان فهو بالوضع، وذلك لأن الأغراض الإنسانية تكاد أن لاتتناهى، فسما كان يمكن أن تطبع هى على أصوات بلانهاية، فسما يختص بالإنسان هذه الضرورة الداعية إلى الإعلام والاستعلام لضرورة داعية إلى الأخذ والإعطاء بقدر عدل ولضرورات أخرى، ثم اتخاذ الجامع واستنباط الصنائع.

وللحيوانات الآخرى وخصوصا للطير صناعات أيضا، فإنها تصنع بيوتا ومساكن لاسيما النحل. لكن ذلك ليس مما يصدر عن استنباط وقياس، بل عن إلهام وتسخير، ولذلك ليس مما يختلف ويتنوع، واكثرها لصلاح أحوالها وللضرورة النوعية ليست للضرورة الشخصية. والذي للإنسان فكثير منه للضرورة الشخصية، وكثير لصلاح حال الشخص بعينه.

١- ان تراعى بحركات، نسخة.

٢\_ في تعليقة نسخة : جواب لما كان الانسان في وجوده.

٣ والمنافرة، نسخة.

ومن خواص الإنسان أنه يتبع إدراكاته للأشياء النادرة انفعال يسمى التعجب ويتبعه الضحك، ويتبع إدراكه للأشياء المؤذية انفعال يسمى الضجر ويتبعه البكاء.

ويخصه في المشاركة أن المصلحة تدعو إلى أن تكون في جملة الأفعال التي من شأنه أن يفعلها أفعال لاينبغي له أن يفعلها، فيعلم ذلك صغيرا وينشأ عليه. ويكون قد تعود منذ صباه سماع أن تلك الأفعال ينبغي أن لا يفعلها، حتى صار هذا الاعتقاد له كالغريزي له، وأفعال أخرى بخلاف ذلك، وتسمى الأولى قبيحة، والاخرى جميلة.

وليس يكون للحيوانات الأخرى ذلك، فإن كانت الحيوانات الاخرى تترك افعالا لها أن تفعلها مثل أن الأسد المعلّم لا يأكل صاحبه ولايأكل ولده فليس سبب ذلك اعتقاداً في النفس وراياً، ولكن هيئة اخرى نفسانية، وهي أن كل حيوان يؤثر بالطبع وجود مايلذه وبقاءه، وأن المسخص الذي يمونه أويطعمه قد صار لذيذا له لأن كل نافع لذيذ بالطبع عند المنفوع، فيكون المانع عن فَرْسه ليس اعتقادا، بل هيئة وعارضا نفسانيا آخر. وربما وقع هذا العارض في الجبلة ومن الإلهام الإلهي كحب كل حيوان ولده من غير اعتقاد البتة، بل على نوع تخيل بعض الإنسان لشيء نافع أو لذيذ أو نفرته عنه إذا كان في صورته ما ينفر عنه.

والإنسان قد يتبع شعور ، بشعور غيره أنه فعل شيئا من الأشياء التي قد أُجمع على أنه لاينبغي أن يفعلها انفعال نفساني يسمى الخجل، وهذا

١ ـ فاعل تكون.

٢- في تعليقة نسخة: قوله اليمونه عنان القوم احتمل ماونتهم اى قوتهم وقد الإيهمز
 فالفعل مانهم.

أيضا من خواص الناس.

وقد يعرض للإنسان انفعال نفسانى بسبب ظنه أن أمرا في المستقبل يكون مما يضره، وذلك يسمى الخوف. والحيوانات الاخرى إنما يكون لها ذلك بحسب الآن في غالب الأمر، أو متصلا بالآن. وللإنسان بإزاء الخوف الرجاء، ولايكون للحيوانات الاخرى إلا متصلا بالآن، ولايكون فيما يبعد عن الآن من الزمان ذلك. والذي تفعله من الاستظهار فليس ذلك لانها تشعر بالزمان ومايكون فيه، بل ذلك أيضا ضرب من الإلهام. والذي تفعله النمل من نقل الميرة اللسرعة إلى جحرتها منذرة بمطر أيكون، فلانها تتخيل أن ذلك هوذا يكون في هذا الوقت. كما أن الحيوان يهرب عن الضد لما يتخيل أنّه هوذا يريد أن يضربه في الوقت.

ويتصل بهذا الجنس ما للإنسان أن يروّى فيه من الأمور المستقبلة أنه هل ينبغى له أن يفعلها أو لاينبغى فيفعل مايصح أن توجب رويته أن لايفعله وقتا آخر أو فى هذا الوقت بدل ماروّى، ولايفعل مايصح أن توجب رويّته أن يفعل وقتا آخر أوفى هذا الوقت بدل ما روّى. وسائر الحيوانات إنما يكون لها من الإعدادات للمستقبل ضرب واحد مطبوع فيها وافقت عاقبتها أو لم توافق.

١ - الظهير: المعين والاستظهار طلب المعاونة.

٢-البرة، نسخة. والميرة بكسر الميم: الطعام.

٣- الجحر بضم الجيم وسكون الحاء: كل مكان تحتفره الهوام والسباع لانفسها، ج جِحَرَةً
 بكسر الجيم وفتح الحاء.

٤ منذرة لمطر، نسخة.

وأخص الخواص بالإنسان تصور المعانى الكلية العقلية الجردة عن المادة كل التجريد على ما حكيناه وبيناه، والتوصل إلى معرفة الجهولات تصديقا وتصورا من المعلومات العقلية. فهذه الأحوال والأفعال المذكورة هي مما يوجد للإنسان، وجُلها يختص به الإنسان وإن كان بعضها بدنيا، ولكنه موجود لبدن الإنسان بسبب النفس التي للإنسان التي ليست لسائر الحيوان.

بل نقول: إن للإنسان تصرفا في أمور جزئية وتصرفا في أمور كلية والأمور الكلية إنما يكون فيها اعتقاد فقط ولو كان أيضا في عمل، فإن من اعتقد اعتقادا كليا أن البيت كيف ينبغى أن يبنى، فإنه لايصدر عن هذا الاعتقاد وحده فعل بيت مخصوص صدورا أوليا، فإن الأفعال تتناول أمورا جزئية وتصدر عن آراء جزئية، وذلك لان الكلى من حيث هو كلى ليس يختص بهذا دون ذلك. ولنؤخر شرح هذا معولين على ما يأتيك في الصناعة الحكمية في آخر الفنون.

فتكون للإنسان إذن قوة تختص بالآراء الكلية، وقوة أخرى تختص بالروية في الامور الجزئية، فيما ينبغي أن يفعل ويترك مما ينفع ويضر، وفيما هو جميل وقبيح وخير وشر، ويكون ذلك بضرب من القياس والتامل صحيح أو سقيم غايته أنه يوقع رايا في أمر جزئي مستقبل من الأمور المكنة، لأن الواجبات والممتنعات لايروي فيها لتوجد أو تعدم، وما مضى أيضا لايروي في إيجاده على أنه ماض. وإذا حكمت هذه القوة تتبع حكمها حركة القوة الإجماعية إلى تحريك البدن، كما كانت

١ ـ تبع حكمها، نسخة. هذه القوَّة، اي القوَّة العملية.

تتبع أحكام قوى أخرى في الحيوانات، وتكون هذه القوة استمدادها من القوة التي على الكليات، فمن هناك تأخذ المقدمات الكبرى فيما تروّى وتنتج في الجزئيات.

فالقوة الأولى للنفس الإنسانية قوة تنسب إلى النظر فيقال عقل نظرى؛ وهذه الثانية قوة تنسب إلى العمل فيقال عقل عملى ؟ وتلك للصدق والكذب وهذه للخير والشرفى الجزئيات، وتلك للواجب والممتنع والممكن وهذه للقبيح والجميل والمباح، ومبادئ تلك من

١- في تعليقة نسخة: واطلاق العقل على القوتين بالاشتراك اللفظي لاختلافهما من حيث ان الاولى مبدأ الانفعال والشانية مصدر الفعل او بطريق التشابه الاسمى لاشتراكهما في كونهما قوى النفس، ولما انقسم الادراك الى قسمين ادراك بامور لاتتعلق بالعمل وادراك بآراء متعلقة بالعمل لاجرم انقسم العقل النظري الى فوتين او الى وجهين: قوة ادراك الامور التي لاتتعلق بالعمل كالعلم بالسماء والارض ومبنى الحكمة النظرية على هذه القوة. وقوة ادراك الآراء التي تتعلق بالعمل كالعلم بان العدل حسن والظلم قبيح ومبنى الحكمة العملية على هذه القوة لان مرجعهما العلم. واما العقل العملي فانما يصدر عنه الافعال بحسب استنباطه مايجب ان يفعل من راي كلي مستنبط من مقدمات كلية. ولما كان ادراك الكلى واستنباطه من المقدمات الكلية انما هو للعقل النظري فهو مستعين في ذلك بالعقل النظري اذ العمل لايتاتي بدون العلم مثلا لها مقدمة كلية وهي ان كل حسن ينبغي ان يؤتي به وقد استخرجنا منه ان الصدق ينبغي ان يؤتي به لأن الصدق حسن وكل حسن ينبغي ان يؤتي به ينتج ان الصدق ينبغي ان يؤتي به و هذا رأى كلي ادركها العقل النظري. ثم أن العقل العملي لما أراد أن يوقع صدقاً جزئياً فهـو انما يفعل بواسطة استخراج ذلك الجزئي من الرأى الكلي كانه يقول هذا صدق وكل صدق ينبغي ان يؤتي به فهذا الصدق ينبغي ان يؤتي به وهذا رأى جزئي ادركها العقل النظري ايضاً لكن العقل العملي انما يفعل هذا الصدق للعلم بذلك الجزئي فالعقل العملي بل النفس انما يصدر منه الافعال لآراء جزئية تنبعث من آراء كلية عندها مستنبطة من مقدمات بديهية او مشهورية او تجربية .

المقدمات الأولية ومبادئ هذه من المشهورات والمقبولات والمظنونات والتجربيات الواهية التي تكون من المظنونات غير التجربيات الوثيقة.

ولكل واحدة من هاتين القوتين رأى وظن، فالرأى هو الاعتقاد المجزوم به، والظن هو الاعتقاد المميل إليه مع تجويز الطرف الثانى. وليس كل من ظن فقد اعتقد، كما ليس كل من أحس فقد عقل، أو من تخيل فقد ظن أو اعتقد أو رأى، فيكون في الإنسان حاكم حسى وحاكم من باب التخيل وهمى وحاكم نظرى وحاكم عملى، وتكون المسادئ الباعثة لقوته الإجماعية على تحريك الاعضاء وهم خيالى وعقل عملى وشهوة وغضب، وتكون للحيوانات الأحرى ثلاثة من هذه.

والعقل العملي محتاج في أفعاله كلها إلى البدن وإلى القوى البدنية .

وأما العقل النظري فإن له حاجة مّا إلى البيدن وإلى قواه لكن لادائما ومن كل وجه، بل قد يستغني بذاته أ

وليس لا واحد منهما هو النفس الإنسانية ، بل النفس هوالشيء الذي له هذه القوى. وهو كما تبين جوهر منفرد وله استعداد نحو أفعال بعضها لايتم إلا بالآلات وبالإقبال عليها بالكلية ، وبعضها يحتاج فيه إلى الآلات حاجة ما ، وبعضها لايحتاج إليها البتة . وهذا كله سنشرحه بعد .

فجوهر النفس الإنسانية مستعد لأن يستكمل نوعا من الاستكمال بذاته وبما فوقه ولايحتاج فيه إلى مادونه، وهذا الاستعداد له هو بالشيء الذي يسمى العقل النظرى؛ ومستعد لأن يتحرز عن آفات تعرض له من المشاركة، كما سنشرحه في موضعه.

وان يتصرف في المشاركة تصرفا على الوجه الذي يليق به. وهذا الاستعداد له بقوة تسمى العقل العملي، وهي رئيسة القوى التي له إلى جهة البدن. وأما ما دون ذلك فهى قوى تنبعث عنه لاستعداد البدن لقبولها ولمنفعته.

والأخلاق تكون للنفس من جهة هذه القوة كما قد أشرنا إليه فيما سلف. ولكل واحد من القوتين استعداد وكمال، فالاستعداد الصرف من كل واحدة منهما يسمى عقلا هيولانيا سواء أخذ نظريا أو عمليا. ثم بعد ذلك إنما يعرض لكل واحدة منهما أن تحصل لها المبادئ التي بها تكمل أفعالها، إما للعقل النظرى فالمقدمات الأولية وما يجرى معها، وإما للعملى فالمقدمات المشهورة وهيئات آخرى. فحينئذ يكون كل واحد منهما عقلا بالملكة، ثم يحصل لكل واحد منهما الكمال المكتسب. وقد كنا شرحنا هذا من قبل من فيجب أول كل شيء أن نبين أن هذه النفس المستعدة لقبول المعقولات بالعقل الهيولاني ليس بجسم ولاقائم صورة في جسم.

١ ـ في الفصل الخامس من المقالة الأولى من هذا الفن.

# الفصل الثانى

# فى اثبات ان قوام النفس الناطقة غير منطبع فى مادة جسمانية ا

إن ما لاشك فيه أن الإنسان فيه شيء أوجوهر مّا يتلقى المعقولات بالقبول.

# [البرهان الاول على تجرد النفس الناطقة]

فنقول: إن الجوهر الذي هو محل المعقولات ليس بجسم ولا هو قائم بجسم على أنه قوة فيه أو صورة له بوجه. فإنه إن كان محل المعقولات جسما أو مقدارا من المقادير، فإما أن تكون الصورة المعقولة تحل منه شيئا وحدانيا غير منقسم، أو تكون إنما تحل منه شيئا منقسما. والشيء الذي لا ينقسم من الجسم هو طرف نقطي لا محالة.

۱-روز سه شنبه هشتم ذی القعدة سنه ۱۳۸۰هـ. ق = ۱/۱/۱ ۱۳۶هـ.ش بود که در تهران در محضر مبارك علامه ذو الفنون معلّم عصر آیة الله العظمی جناب حاج میرزا ابوالحسن شعرانی -روحی فداه این بنده حسن حسن زاده آملی به تنهائی در محضر شریفش این فصل را تدرّس می کرد جنانکه همه درس شفاه را به تنهائی از وی آموختم.
۲-راجع الفصل ۳ من المقالة الاولی من هذا الفن. و ص ۲۳ ج ٤ ط ۱ = ص ۲۵۲ ج ۸ ط ۲ مرز الاسفار.

ولنمتحن أولا أنه هل يمكن أن يكون محلها طرفا غير منقسم، فنقول إن هذا محال، وذلك لأن النقطة اهي نهاية مالاتميز لها عن الخط في

1- قال الرازى في المباحث ج٢ ص ٣٦٠ : ٥ سلمنا انه ليس للنقطة امتياز عن المقدار الذي هي نهايته لكن لم قلتم انه لا يحلّ فيها الاطرف ما يكون حالاً في ذلك المقدار وما البرهان على ذلك؟ فانه ليس ذلك من الاوليات. ثم ان ذلك منقوض بالالوان فانها لا توجد عندكم الا في السطوح ولا حصول لها بالفعل في اعماق الاجسام وكذلك النور والفسوء لا يوجدان الا في السطوح وكذلك المماسة والملاقاة لا تحصل الا في النايات وكذلك الملاتات وكذلك الملاتات وكذلك الماسة والخشونة لا تحصل الا في السطوح فبطل قولكم ان النهايات لا يحلّ فيها الانهايات ما هي حالة في المقاديرة.

وفى تعليقة نسخة: اقول: يمكن ان يقال ان النقطة عدمية مطلقا وليست لها جهة وجودية حتى يصلح للمحلية. اما السطح والخط فليسا عدميين على الاطلاق لانهما من حيث انهما نهايتان يكونان عدميين ولكن لهما جهة غير الانتها وهي كون السطح ذا امتدادين والخط ذا امتداد واحد فيكونان من هذه الجهة وجوديين. فالخط والسطح يمكن ان يكونا محلين.

واعلم ان بعض الاعراض والحوادث لا يحتاج حدوثه الى الفعل والانفعال في محله بل استعداد المحل له هو محض المقابلة وكونه سطحاً مثلاً كالأضواء والالوان. والالوان عند المحققين لاتكون غير الاضواء والتماس والتلاقي والصورة المعقولة حدوثها في القوة المدركة ليست من هذا القبيل فاذا كان محلها ما هو طرف الجسم فلابد من الفعل والانفعال في محله حتى يستعد والايجب ان يكون حصول الصورة فيها إما دائماً أو متنع الحصول فيها والنقطة مادامت نقطة وتكون متصلة لاتكون قابلة لتحقق الفعل والانفعال فيها الا بتحقق الفعل والانفعال في الشيء الذي هي طرفه فالحل حينئذ يكون ذلك الشيء بالذات لاالنقطة، نعم لوتميزت النقطة عن ذي الطرف فيكون منفصلة عنه ومعلوم انها حينئذ لاتكون نقطة بل يكون جسماً من الاجسام يصبح ان يحل فيها الصورة بعد الاستعداد ويلزم على حلولها فيها ما يلزم على حلولها في الجسم.

قال الرازى فى المباحث ج٢ ص ٣٦٠: والنقطة ما لايعقل لها حصول المزاج لها حتى يختلف حال استعدادها فى القابلية وعدم القابلية بل ان كانت قابلة للصور العقلية وجب ان يكون ذلك القبول حاصلاً لها ابداً فلو كان القبول حاصلاً ابداً لكان المقبول الوضع أو عن المقدار الذي هو منته إليها ' تميزا يكون له النقطة شيئا يستقر فيه شيء من ذلك المقدار، بل كما أن النقطة لا تنفرد بذاتها وإنما هي طرف ذاتي لما هو بالذات مقدار كذلك إنما يجوز أن يقال بوجه ما أنه يحل فيها طرف شيء حال في المقدار الذي هي طرفه.

فهو متقدر بذلك المقدار بالعرض، وكما أنه يتقدر به بالعرض كذلك يتناهى بالعرض مع النقطة، فتكون نهاية بالعرض مع نهاية بالذات، كما يكون امتداد بالعرض مع امتداد بالذات.

ولو كانت النقطة منفردة تقبل شيئا من الأشياء لكان يتميز لها ذات. فكانت النقطة إذن ذات جهتين: جهة منها تلى الخط الذى تميزت عنه، وجهة منها مخالفة له مقابلة فتكون حيننذ منفصلة عن الخط بقوامها. وللخط المنفصل عنها نهاية ولاصحالة غيرها تلاقيها؛ فتكون تلك النقطة نهاية الخط لاهذه. والكلام فيها وفى هذه النقطة واحد، ويؤدى هذا إلى أن تكون النقط متشافعة في الخط إما متناهية وإما غير متناهية.

وهذا أمر قد بان لنا في مواضع أخرى استحالته، فقد بان أن النقط لايتركب بتشافعها جسم، وبان أيضا أن النقطة لايتميز لها وضع خاص.

صاصلاً ابداً لما علمت ان البادئ المفارقة عامة الفيض فلا يتخصّص فيضها الا لاختلاف القوابل فلو كان القابل تام الاستعداد لكان المقبول واجب الحصول ولو كان كذلك لكان جميع الاجسام ذوات النقط تكون عاقلة فوجب ان يبقى البدن بعد موته عاقلاً للمعقولات لبقاء محل الصور العقلية على استعدادها التام ولما لم يكن كذلك بطل هذا القسم،

١- في تعليقة نسخة: سواء كان خطأ او غير خط كالخروط.
 ٢- اى الصورة المعقولة في المقام.

ولاباس بان نشير إلى طرف منها فنقول: إن النقطتين اللتين تليان نقطة واحدة من جنبتيها حينئذ: إما أن تكون النقطة المتوسطة تحجز بينهما فلا تتماسان، فيلزم حينئذ أن تنقسم الواسطة على الاصول التي قد علمت، وهذا محال. وإما أن تكون الوسطى لاتحجز المكتنفتين عن التماس فحينئذ تكون الصور المعقولة حالة في جميع النقط وجميع النقط كنقطة واحدة. وقد وضعنا هذه النقطة الواحدة منفصلة عن الخط، فللخط من جهة ما ينفصل عنها طرف غيرها به ينفصل عنها، فتكون تلك النقطة مباينة لهذه في الوضع وهذا محال!

فقد بطل إذن أن يكون محل المعقولات من الجسم شيئا غير منقسم، فبقي أن يكون محلها من الجسم إن كان محلها في الجسم منقسما.

فلنفرض صورة معقولة في شيء منقسم، فإذا فرضنا في الشيء المنقسم اقساما عرض للصورة أن تنقسم، فحيننذ لايخلو إما أن يكون الجزءان متشابهين أو غير متشابهين:

فإن كانا متشابهين فكيف يجتمع منهما ما ليس بهما، إذ الكل من حيث هو كل ليس هو الجزء، إلا أن يكون ذلك الكل شيئا يحصل منهما من جهة الزيادة في المقدار أو الزيادة في العدد لامن جهة الصورة، فحينئذ تكون الصورة المعقولة شكلامًا أو عددا مّا، وليس كل صورة معقولة بشكل أو عدد، وتصير حينذ الصورة خيالية لامعقولة، وأنت تعلم أنه

١-قوله: •عن التماس • فتتداخل النقاط فلا يحصل منها خط اذ لا يحصل امتداد على هذا الفرض قطعاً وايضاً تكون الصورة المعقولة حالة في جميع النقط. ولقد اسقط اللازم من التشافع واقام المطلوب مقامه فان ابطال التشافع مقصود بالعرض.

٢\_فهذا خلف، تسخة.

ليس يمكن أن يقال، إن كل واحد من الجزئين هو بعينه الكل، كيف والثاني داخل في معنى الكل وخارج عن معنى الجزء الآخر. فمن البين الواضح أن الواحد منهما وحدَّه ليس يدل على نفس معنى التمام'.

وإن كانا غير متشابهين، فلينظر كيف يمكن أن يكون ذلك، وكيف يمكن أن تكون للصورة المعقولة أجزاء غير متشابهة. فإنه ليس يمكن أن تكون الأجزاء غير المتشابهة إلا أجزاء الحد التي هي الاجناس والفصول، وتلزم عنها محالات:

منها أن كل جزء من الجسم يقبل القسمة أيضا في القوة قبولا غير متناه، فيجب أن تكون الأجناس والفصول في القوة غير متناهية وهذا محال. و "قد صح أن الإجناس والفصول الذاتية للشيء الواحد ليست في القوة غير متناهية، ولانه ليس يمكن أن يكون فيه توهم القسمة يفرز الجنس والفصل، بل مما لانشك فيه أنه إذا كان هناك جنس وفيصل يستحقان تميزا في الحل أن ذلك التميز لايتوقف إلى توهم القسمة، فيجب أن تكون الإجناس والفصول بالفعل أيضا غير متناهية. وقد صح أن الإجناس والفصول وأجزاء الحد للشيء الواحد متناهية من كل وجه. ولو كانت الإجناس والفصول يجوز لها أن تكون غير متناهية بالفعل، لما كان يجوز أن تجتمع في الجسم اجتماعا على هذه الصورة أ، فإن ذلك يوجب أن يكون الجسم الواحد انفصل باجزاء غير متناهية بالفعل.

١ ـ في تعليقة نسخة: اي معنى التمام من الكل.

٢\_من هذا، نسخة.

٣-حالية.

٤ في تعليقة نسخة: اي على الصورة الغير المتناهية.

وأيضا ولتكن القسمة مما قد وقع من جهة ، فأفرز أمن جانب جنسا ومن جانب فصلا. فلو غيرنا القسمة لم يخل إما أن يقع بها أفى كل جانب نصف جنس ونصف فصل أو يوجب انتقال الجنس والفصل إلى القسمين ، فيميل الجنس والفصل كل إلى قسم من القسمة ، فيكون فرضنا الوهمي أو قسمتنا الفرضية تدور بمكان الجنس والفصل ، وكان يجر كل واحد منهما إلى جهة ما بحسب إرادة مريد من خارج فيه ، على أن ذلك أيضا لايغنى ، فإنه يمكننا أن نوقع قسما في قسم .

وأيضا ليس كل معقول يمكن أن ينقسم إلى معقولات أبسط منه، فإن هاهنا معقولات هي أبسط المعقولات، وهي مبادئ للتركيب في سائر المعقولات، ولا هي منقسمة في الكم، المعقولات، ولا هي منقسمة في الكم، ولاهي منقسمة في المعنى. فإذن ليس يمكن أن تكون الاجزاء المفروضة متشابهة كل واحد منها هو في معنى الكل، وإنما يحصل الكل بالاجتماع فقط، ولا أيضا يمكن أن تكون غير متشابهة فليس يجب أن تنقسم الصورة المعقولة.

وإذا لم يمكن أن تنقسم الصورة المعقولة ولا أن تحل طرفا من المقادير غير منقسم ولابد لها من قابل فينا، فلابد من أن نحكم أن محل المعقولات جوهر ليس بجسم، ولاأيضا متلقيها منا قوة في جسم، فإنها يلحقها مايلحق الجسم من الانقسام ثم يتبعه سائر المحالات، بل مُتَلقِي

١ ـ من جهة فافرزت، نسخة . اي القسمة افرزت، والمآل واحد.

٢\_منها، نسخة.

٣ـ تخيّر، نسخة.

٤ فليس يمكن أن ... ، خ ل.

الصورة المعقولة منا غير جسماني .

ولنا أن نبرهن على هذا ببرهان آخر.

# [البرهان الثاني على تجرد النفس الناطقة]

فنقول: إن القوة العقلية هوذا تجرد المعقولات عن الكم المحدود والأين والوضع وسائر ما قيل من قبل، فيجب أن ننظر في ذات هذه الصورة المجردة عن الوضع كيف هي مجردة عنه أبا لقياس إلى الشيء الماخوذ منه أو بالقياس إلى الشيء الآخذ، أعنى أن وجود هذه الحقيقة المعقولة المتجردة عن الوضع هل هو في الوجود الخارجي أو في الوجود المتصور في الجوهر العاقل.

ومحال أن نقول: إنها كذلك في الوجود الخارجي، فبقى أن نقول: إنها إنما هي مفارقة للوضع والأين عند وجودها في العقل. فإذا وجدت في العقل لم تكن ذات وضع وبحيث تقع إليها إشارة أو تجزّو انقسام أو شيء ما أشبه هذا المعنى، فلايمكن أن تكون في جسم.

#### [البرهان الثالث على تجرد النفس الناطقة]

وأيضا إذا انطبعت الصورة الأحدية الغير المنقسمة التي هي لاشياء غير منقسمة في المعنى في مادة منقسمة ذات جهات، فلا يخلو إما أن لا تكون و لا لشيء من أجزائها التي تفرض فيها بحسب جهاتها نسبة للي الشيء المعقول الواحد الذات الغير المنقسم المجرد عن المادة، او تكون

١- في تعليقة نسخة: كصورة الوحدة والنقطة والجوهر الذي هو جنس عال.
 ٢- اسم لاتكون.

لكل واحدمن أجزائها التي تفرض نسبةٌ ، أو تكون لبعض دون بعض .

فان لم تكن ولا لشيء منها فلا لكلّها، فان ما يجتمع عن مباينات مباين.

وان كان لبعضها دون بعض فالبعض الذي لانسبة له ليس هو من معناه في شيء.

وإن كان لكل جزء يفرض نسبة مّا، فإما أن يكون لكل جزء يفرض فيه نسبة إلى الذات كما هى أو إلى جزء من الذات، فإن كان لكل جزء يفرض نسبة إلى الذات كما هى فليست الآجزاء إذن أجزاء معنى المعقول، بل كل واحد منها معقول فى نفسه مفردا؛ وإن كان كل جزء له نسبة غير نسبة الجزء الآخر إلى الذات، فمعلوم أن الذات منقسمة فى المعقول وقع وضعناها غير منقسمة، هذا خلف.

فان كان نسبة كل واحد إلى شيء من الذات غير ما إليه نسبة الآخر، فانقسام الذات اظهر.

ومن هذا تبين أن الصور المنطبعة في المادة الجسمانية لاتكون إلا أشباهاً لامور جزئية منقسمة، ولكل جزء منها نسبة بالفعل أو بالقوة إلى جزء منه.

## [البرهان الرابع على تجرد النفس الناطقة]

وأيضا فإن الشيء المتكثر في أجزاء الحد، له من جهة التمام

۱\_ ای تمام الذات.

٢- في تعليقة نسخة: لان النسبة إلى الشيء الواحد البسيط الغير المنقسم لاتكون مختلفة
 الا ان يكون ذلك الشيء مختلفاً.

وحدة ما لاتنقسم. فلينظر أن ذلك الوجود الوحداني، من حيث هو واحدمًا، كيف يرتسم في المنقسم ويكون الكلام فيها وفيما لاينقسم بالحد واحدا.

## [البرهان الخامس على تجرد النفس الناطقة]

وأيضا فإنه قد صح لنا أن المعقولات المفروضة التي من شأن القوة الناطقة أن تعقل بالفعل واحدا واحدا منها غير متناهية بالقوة. وقد صح لنا أن الشيء الذي يقوى على أمور غير متناهية بالقوة لايجوز أن يكون جسما ولاقوة في جسم، قد برهن على هذا في الفنون الماضية. فلا يجوز إذن أن تكون الذات المتصورة للمعقولات قائمة في جسم البتة، ولافعلها كائن في جسم ولابجسم.

وليس لقائل أن يقول: كذلك المتخيلات، فذلك خطأ، فإنه ليس للقوة الحيوانية أن تتخيل أى شيء اتفق مما لانهاية له في أى وقت كان ما لم يقرن بها تصريف القوة الناطقة.

ولا لقائل أن يقول: إن هذه القوة أى العقلية قابلة لافاعلة، وانتم إنما أثبتم تناهى القوة الفاعلة، والناس لايشكون فى جواز وجود قوة قابلة غير متناهية كما للهيولى. فنقول: إنك تعلم أن قبول النفس الناطقة فى كثير من أشياء لانهاية لها قبول بعد تصرف فعلى.

#### [البرهان السادس على تجرد النفس الناطقة]

ولنست شهد أيضا على ما بينّاه بالكلام الناظر في جوهر النفس الناطقة وفي أخص فعل له بدلائل من أحوال أفعال اخرى له مناسبة

لما ذكرناه .

فنقول: إن القوة العقلية لو كانت تعقل بالآلة الجسدانية حتى يكون فعلها الخاص إنما يستتم البستعمال تلك الآلة الجسدانية، لكان يجب أن لاتعقل ذاتها وان لاتعقل الآلة وأن لاتعقل أنها عقلت، فإنه ليس بينها وبين ذاتها آلة، وليس لها بينها وبين آلتها آلة، وليس لها بينها وبين أنها عقلت آلة، لكنها تعقل ذاتها وآلتها التي تُدّعى لها وانها عقلت فإذن تعقل بذاتها لابآلة.

بل قد نحقق فنقول: لا يخلو إما أن يكون تعقلها آلتها لوجود ذات صورة آلتها تلك، أو لوجود صورة اخرى مخالفة لها بالعدد، وهي أيضا فيها وفي آلتها، أو لوجود صورة أخرى غير صورة آلتها تلك بالنوع، وهي فيها وفي آلتها.

فإن كان لوجود صورة آلتها فصورة آلتها في آلتها أو فيها بالشركة دائما. فيجب أن تعقل آلتها دائما، إذ كانت إنما تعقلها لوصول

ا ـ وفي نسختين من الشفاء عندنا «انما يستقيم» مكان «انما يستتم». وفي النجاة: «انما يتمّ».

۲\_ای تعقل انها عقلت .

٣- اى ذات صورة آلتها.

٤- فى تعليقة نسخة: قوله: «فصورة آلتها فى آلتها وفيها بالشركة» يعنى ان صورة آلتها قائمة فى مادة آلتها فيكون فى آلتها. وكذلك تكون فيها اى فى القوة العاقلة ايضاً لان المفروض ان القوة العاقلة حالة فى مادة آلتها. فهى اعنى صورة الآلة حكما تكون حاضرة للادة الآلة تكون حاضرة للقوة العاقلة ايضاً فيجب ان تكون عاقلة لصورة الآلة دائماً. وقوله: «بالشركة» معناه ان صورة الآلة صورة واحدة موجودة لكليهما لا ان تكون الموجودة للعاقلة صورة اخرى مخالفة للموجود للآلة بالوجود او بالماهية فتدبّر لتفهم معنى قوله «وفى آلنها» فى العبارتين السابقتين ايضاً. ملاعبدالرزاق.

الصورة إليها".

وإن كان لوجود صورة لآلتها غير تلك الصورة بالعدد فذلك باطل. اما أولا أفلان المغايرة بين أشياء تدخل في حد واحد، إما لاختلاف المواد والاحوال والأعراض، وإما لاختلاف ما بين الكلى والجزئي والجرد عن المادة والموجود في المادة، وليس هاهنا اختلاف مواد وأعراض، فإن المادة واحدة والاعراض لموجودة واحدة؛ وليس هاهنا اختلاف التجريد والوجود في المادة، فإن كليه ما في المادة؛ وليس هاهنا اختلاف التجريد المخصوص والعموم لان إحداهما إن استفادت جزئية فإنما تستفيد الجزئية بسبب المادة الجزئية واللواحق التي تلحقها من جهة المادة التي فيها. وهذا المعنى لا يختص بإحداهما دون الاخرى، ولايلزم هذا على إدراك النفس ذاتها، فإنها تدركها في الاغلب مقارنة للإجسام التي هي معها على مابيناه.

وانت تعلم أنه لايجوز أن يكون لوجود صورة أخرى غير صورة آلتها"، فإن هدا أشد استحالة، لأن المصورة المعقولة إذا حلّت الجوهر العاقل جعلته عاقلا لما تلك الصورة صورته أو لما تلك الصورة مضافة إليه، فتكون صورة المضاف داخلة في هذه الصورة، وهذه الصورة المعقولة ليست صورة هذه الألة ولا صورة شيء مضاف إليها بالذات،

١- اى اغا تعقل القوة العقلية الآلة لوصول صورة الآلة الى تلك القوة العقلية، والفرض
 ان تلك الصورة حاصلة للعقلية لان القوة العقلية منطبعة فى تلك المادة الجسدانية
 بالفرض.

٢\_قوله: «أما أولاً) هكذا في جميع النسخ من الشفاء عندنا. ولكنه لم يات بما يكون هو ثانياً.

٣\_اي غيرها بالنوع .

لأن ذات هذه الآلة جموهر ونحن إنما نجداً ونعتبر صورة ذاته، والجموهر في ذاته غيرمضاف البتة.

فسهذا برهان واضع على أنه لا يجوز أن يدرك المدرك بالآلة آلته فى الإدراك. ولهذا فإن الحس إنما يُحس شيئا خارجا ولا يحس ذاته، ولا آلته ولا إحساسه. وكذلك الخيال لا يتخيل ذاته ولا فعله البتة ، بل إن تخيل آلته تخيلها لاعلى نحو يخصه وأنها لامحالة له دون غيره، إلا أن يكون الحس يورد عليه صورة آلته لو أمكن، فيكون حينئذ إنما يحكى خيالا مأخوذا من الحس غيرمضاف عنده إلى شيء حتى لو لم يكن هو آلته لم يتخيله.

#### [البرهان السابع على تجرد النفس الناطقة]

وايضا مما يشهد لنا بهذا أويُقنع فيه أن القوى الدرّاكة بالآلات يعرض لها من إدامة العمل أن تكلّ، لاجل أن الآلات تُكلّها إدامة الحركة وتفسد مزاجها الذى هو جوهرها و طبيعتها، والأمور القوية الشاقة الإدراك تُوهنها، وربما أفسدتها ولا تُدرك عقيبها الاضعف منها لانغماسها فى الانفعال عن الشاق، كالحال فى الحس فإن المحسوسات الشاقة والمتكررة تُضعفه وربما أفسدته كالضوء للبصر والرعد الشديد للسمع، ولايقوى

١-ناخد، نسخة.

٢\_قوله: «ولافعله البتة»، اقول: هكذا جائت العبارة في عدة نسخ اخرى مخطوطة من
 الشفاء ايضاً. ولكن العبارة حرفت واصلها هكذا: «ولافعله ولا آلته بل ان تخيل الخ»
 كما في النجاة، على ان سياق العبارة ينادى بذلك ايضاً.

٣- اي يكون النفس غير جسمانية .

الحس عند إدراك القوى على إدراك الضعيف، فإنّ المبصر ضوءاً عظيماً لايُبصر معه ولاعقيبَه نوراً ضعيفًا، والسامع صوتا عظيماً لايسمع معه ولا عقيبه صوتا ضعيفًا، ومن ذاق الحلاوة الشديدة لايُحسّ بعدها بالضعيفة.

والأمر في القوة العقلية بالعكس، فإن إدامتها للعقل وتصورها للأمور التي هي أقوى تُكسبها قوة وسهولة قبول لما بعدها بما هو أضعف منها؛ فإن عرض لها في بعض الأوقات ملال أو كلال فذلك لاستعانة العقل بالخيال المستعمل للآلة التي تكلّ فلا تخدم العقل، ولو كان لغير هذا لكان يقع دائما وفي الاكثر (والأمر بالضد.

## [البرهان الثامن على تجرد النفس الناطقة]

وأيضا فإن أجزاء البدن كلها تاخذ في الضعف من قواها بعد منتهى النشوء والوقوف، وذلك دون الأربعين أو عند الأربعين. وهذه القوة المدركة للمعقولات إنما تقوى بعد ذلك في أكثر الأمر، ولو كانت من القوى البدنية لكان يجب دائما في كل حال أن تضعف حينئذ. لكن ليس ذلك إلا في أحوال وموافاة عوائق دون جميع الأحوال، فليست هي إذن من القوة البدنية.

ومن هذه الاشياء تبين أن كل قوة تدرك بآلة فلا تدرك ذاتها ولا آلتها ولا إدراكها، ويُضعفها تضاعف الفعل، ولا تُدرك الضعيف إثر القوى، والقوى يوهنها ويضعف فعلُها عن ضعف آلات فعلها، والقوة العقلية بخلاف ذلك كله.

الدوفي اكثر الأمر، والأمر بالضد، نسخة.

٢ ـ الضعف للقوة العقلية .

وأما الذى يتوهم من أن النفس إذا كانت تُنسى معقولاتها ولا تفعل فعلها مع مرض البدن وعند الشيخوخة فلذلك لها بسبب أن فعلها لايتم إلا بالبدن، فظنٌ غير ضرورى ولاحقٌ، وذلك أنه قد يمكن أن يجتمع الأمران جميعا، فتكون النفس لها فعل بذاتها إذا لم يعق عائق ولم يصرف عنه صارف، وأنها أيضا قد تترك فعلها الخاص مع حال يعرض للبدن فلاتفعل حينئذ فعلها وتصرف عنه، ويستمر القولان من غير تناقضً. وإذا كان كذلك لم يكن إلى هذا الاعتراض التفات.

ولكنا نقول: ان جوهر النفس له فعلان: فعل له بالقياس إلى البدن، وهو السياسة. وفعل له بالقياس إلى ذاته وإلى مبادئه وهو الإدراك بالعقل؛ وهما متعاندان متمانعان، فإنه إذا اشتغل باحدهما انصرف عن الآخر، ويصعب عليه الجمع بين الأمرين. وشواغله من جهة البدن الإحساس والخوف والنم والفرح الوجع.

وأنت تعلم هذا بانك إذا اخذت تفكر في معتقول تعطّل عليك كل شيء من هذه، إلا أن تغلب هي النفسَ وتقسرها رادّة إياها إلى جهتها.

ا ـ قوله: «واما الذي يتوهم» اقول: هذا السؤال وجوابه يتضمن برهاناً آخر على تجرد جوهر النفس الناطقة كما قد جعله الشيخ نفسه الحجة التاسعه من رسالته «الحجج العشر» على ذلك. وكذلك جعله ابوالبركات في «المعتبر» الحجة العاشرة. وصدر المتالهين في «الاسفار». الحجة الحادية عشر. والحكيم السبزواري في «اسرار الحكم» البرهان الحادي عشر أيضاً. وراجع في نفصيل ذلك كتابنا عيون مسائل النفس.

٢\_ لان احدهما ذاتي والآخر عرضي.

٣\_مبتدأ.

الدخبر .

وانت تعلم ان الحس يمنع النفس عن التعقل، فإن النفس إذا أكبت على المحسوس شغلت عن المعقول من غير أن يكون أصاب آلة العقل أو ذاتها أقة البرجه؛ وتعلم أن السبب في ذلك هو اشتغال النفس بفعل دون فعل، فكذلك الحال والسبب إذا عرض أن تعطّلت آفعال العقل عند المرض.

ولو كانت الملكة العقلية المكتسبة قد بطلت وفسدت لأجل الآلة، لكان رجوع الآلة إلى حالها يحوج إلى اكتساب من الراس. وليس الأمر كذلك، فإنه قد تعود النفس إلى ملكتها و هيئتها عاقلة بجميع ماعقلته بحالها إذا عاد البدن إلى سلامته، فقد كان إذن ماكسبته موجودا معها بنوع ما إلا أنها كانت مشغولة عنه.

وليس اختلاف جهتى فعل النفس فقط يوجب فى أفعالها التمانع، بل تكثّر أفعال جهة واحدة قد يوجب ذلك بعينه. فإن الخوف يغفل عن الوجع والشهوة تصدّ عن الخوف، والغضب يصرف عن الخوف، والسبب فى جميع ذلك واحد وهو انصراف النفس بالكلية إلى أمر واحد.

فبين من هـذا أنه ليس يجب إذا لم يفعل شيءٌ فعلَه عند اشتغاله بشيء أن لا يكون فاعلاً فعلَه إلا عند وجود ذلك الشيء المشتغل به.

ولنا أن نتوسع في بيان هذا الباب، إلا أن الإمعان في المطلوب بعد

١\_او ذاته، نسخة.

٢\_فاعل أصاب.

۳\_فاعل عرض. .

٤\_رأس، نسخة.

بلوغ الكفاية منسوب إلى التكلف لما لايحتاج إليه.

فقد ظهر من أصولنا التي قررنا أن النفس ليست منطبعة في البدن ولا قائمة به، فيجب أن يكون اختصاصها به على سبيل مقتضى هيئة فيها جزئية جاذبة إلى الاشتغال بسياسة البدن الجزئي، بعناية تذاتية مختصة به، صارت النفس عليها كما وجدت مع وجود بدنها الخاص بهيئته ومزاجه.

90

١ ـ كتصور كمال واستكمال.

٢\_لعناية ، نسخة .

#### الفصل الثالث

# يشتمل على مسالتين: إحداهما كيفية انتفاع النفس الإنسانية بالحواس؛ والثانية إثبات حدوثها.

إن القوى الحيوانية تُعين النفس الناطقة في أشياء منها: أن يورد الحس من جملتها عليها الجزئيات فتحصل لها من الجزئيات أمور أربعة:

احدها انتزاع الذهن الكليات المفردة من الجزئيات على سبيل تجريد لمعانيها عن المادة وعلائق المادة ولواحقها ومراعاة المشترك فيه والمتباين به والذاتي وجوده والعرضى وجوده، فتحدث للنفس من ذلك مبادئ التصور وذلك بمعاونة استعمال الخيال والوهم.

والثاني إيقاع النفس مناسبات بين هذه الكليات المفردة على مثل سلب أو إيجاب أو كما كنان التاليف فيها بسلب أو إيجاب أوكياً بينا بنفسه أخذَه، وما كان ليس كذلك تركه إلى مصادفة الواسطة °.

١ ـ في تعليقة نسخة: اي الكليات الخمس.

٢-استعماله للخيال والوهم، نسخة. ولكن الظاهر: «استعمالها».

٣- كمفهوم الفرد والزوج والحجر والشجر. والايجاب كمفهوم الانسان والناطق.

٤-كاثبات جوهرية النفس وسلبها .

<sup>0</sup>\_اي البرهان .

والثالث تحصيل المقدمات التجربية، وهو أن تجد بالحس محمولاً لازم الحكم لموضوع مّا كان حكمه إيجابا أو سلبا أو تاليا موجب الاتصال أو مسلوبه أو موجب العناد أو مسلوبه، وليس ذلك في بعض الأحايين دون بعض ولا على سببيل المساواة، بل دائما وجوداً يسكن النفس إلى أنّ بين طبيعة هذا المحمول وهذا الموضوع هذه النسبة، وأن طبيعة هذا التالى تلزم هذا المقدم أو تنافيه لذاته لابالاتفاق، فيكون ذلك اعتقاداً حاصلاً من حس وقياس كما هو ميين في الفنون المنطقية.

والرابع الاخبار التي يقع فيها التصديق لشدة التواتر .

فالنفس الإنسانية تستعين بالبدن لتحصيل هذه المبادئ للتصور والتصديق.

ثم إذا حَصَّلتُها رجعت إلى ذاتها، فإن تَعْرَض لها شيء من القوى التي دونها شاغلة إياها بمايليها من الاحوال شغلتها عن فعلها فاضربت عن فعلها، وإن لم تشغلها فلا تحتاج إليها بعد ذلك في خاص افعالها إلا في أمور تحتاج فيها خاصة إلى أن تعاود القوى الخيالية مرة أخرى وذلك لاقتناص مبدأ غير الذي حصل أو معاونة بتمثيل الغرض في الخيال ليستحكم تمثله بمعونته في العقل، وهذا بما يقع في الابتداء ولايقع بعده إلا قليلا. فأما إذا استكملت النفس وقويت فإنها تنفرد بافاعيلها على الإطلاق، وتكون القوى الحسية والخيالية وسائر القوى البدنية صارفة إياها عن فعلها، مثل أن الإنسان قد يحتاج إلى دابة وآلات ليتوصل بها إلى

١\_مفعول مطلق لقوله: «تجده.

٢- أو أضرت بفعلها، نسخة.

مقصدمًا، فإذا وصل إليه ثم عرض من الأسباب ما يعوقه عن مفارقتها صار السبب الموصل بعينه عائقا.

ونقول: 'إن الأنفس الإنسانية لم تكن قائمة مفارقة للأبدان ثم حصلت في البدن "، لأن الأنفس الإنسانية متفقة في النوع والمعنى، فإذا فرض أن لها وجودا ليس حادثا مع حدوث الأبدان، بل هو وجود مفرد، لم يجز أن تكون النفس في ذلك الوجود متكثرة. وذلك لأن كثرة الأشياء إما أن تكون من جهة الماهية والصورة، وإما أن تكون من جهة النسبة إلى العنصر والمادة المتكثرة بما تتكثر به من الأمكنة التي تشتمل على كل مادة في جهة والازمنة التي تختص بكل واحد منها في حدوثه والعلل القاسمة إياها، وليست متغايرة بالماهية والصورة، لأن صورتها

<sup>1-</sup> هذا شروع في اثبات ان النفس حادثة بجدوت البدن، بل حادثة مع حدوث البدن. قال صدرالمتالهين في الاسفار (ص٣٩٨ج اط = ص٣٤٨ ج٣ ط جديد): «النفس الانسانية عند الشيخ مجردة عن المادة في اول الفطرة». وقال في الاسفار (ص٢٩٥ ج٤ ط الانسانية عند الشيخ محرد عقلي من اول ط١ = ص١١٢ ج٩ ط جديد): «النفس الانسانية عند الشيخ محرد عقلي من اول الفطرة حين حدوثها في الشهر الوابع لمجنين». وراجع آخر الفصل الرابع من المقالة التاسعة من الهيات الشفاء (ص٢٩٦) في ان النفس تحدث بحدوث البدن، حيث يقول الشيخ: «وتما لانشك فيه ان هيهنا عقولاً بسيطة». وراجع ايضاً ج٢ من كتاب المباحث المشرقية للفخر ص٣٨٦ في كيفية تعلق النفس بالبدن، وص ٣٨٩ منه في حدوث النفوس البشرية.

٢- في تعليقة نسخة: اى لم تكن مجردة موجودة قبل الابدان ثم تعلقت بالابدان الحادثة
 التي تستعد لتعلقها.

٣ في الأبدان، نسخة.

٤\_ تكثّر الأشياء، نسخة.

٥ في تعليقة نسخة: أي التكثر بحسب الانواع المختلفة.

٦ في تعليقة نسخة: أي هذه المتكثرات التي هي النفوس.

واحدة أ. فإذن إنما تتغاير من جهة قابل الماهية أو المنسوب إليه الماهية بالاختصاص، وهذا هو البدن. وأما إذا أمكن أن تكون النفس موجودة ولابدن، فليس يمكن أن تُغاير نفس نفسا بالعدد وهذا مطلق في كل شيء، فإن الأشياء التي ذواتها معان فقط وقد تكثرت نوعياتها بأشخاصها فإنما تكثرها بالحوامل والقوابل والمنفعلات عنها أو بنسبة ما إليها وإلى أرمنتها فقط وإذا كانت مجردة أصلا لم تتفرق بما قلنا. فمحال أن يكون بينها مغايرة وتكثر، فقد بطل أن تكون الأنفس قبل دخولها الابدان متكثرة الذات بالعدد.

واقول: ولايجوز أن تكون واحدة الذات بالعدد، لانه إذا حصل بدنان حصل في البدنين نفسان.

فإما أن تكونا قسمى تلك النفس الواحدة، فيكون الشيء الواحد الذي ليس له عظمٌ وحبجمٌ منقسما بالقوة، وهذا ظاهر البطلان بالاصول المتقررة في الطبيعيات وغيرها.

وإما أن تكون النفس الواحدة بالعدد في بدنين، وهذا لايحتاج أيضا إلى كثير تكلف في إبطاله.

ونقول بعبارة أخرى: إن هذه الأنفس إنما تتشخص نفسا واحدة من جملة نوعها بأحوال للحقها ليست لازمة لها بما هي نفس، وإلا لاشترك فيها جميعها. والأعراض اللاحقة تلحق عن ابتداء لامحالة زماني لانها تتبع سببا عرض لبعضها دون بعض، فيكون تشخص الأنفس

١- لاشتراكها في الحد.

٢- أى بعوارض.

ايضا أمرا حادثا، فلا تكون قديمة لم تزل ويكون حدوثها مع بدن. فقد صح إذن أن الانفس تحدث كما تحدث مادة بدنية صالحة لاستعمالها إياها، ويكون البدن الحادث مملكتها وآلتها، وتكون في جوهر النفس الحادثة مع بدن ما ذلك البدن استحق حدوثها من المبادئ الأولى هيئة نزاع طبيعى إلى الاستغمال والاهتمام باحواله والانجذاب إليه تخصها وتصرفها عن كل الاجسام غيره، فلابد أنها إذا وجدت متشخصة فإن مبدأ تشخصها يُلحق بها من الهيئات ما تتعين به شخصا وتلك الهيئة تكون مقتضية لاختصاصها بذلك البدن ومناسبة لصلوح أحدهما للآخر، وإن خفى علينا تلك الحالة وتلك المناسبة، وتكون مبادئ الاستكمال متوقّعة لها بوساطته، ويكون هو بدنها.

ولكن لقائل أن يقول: إن هذه الشبهة تلزمكم فى النفوس إذا فارقت الأبدان، فإنها إما أن تفسد ولا تقولون به، وإما أن تتحد وهو عين ما شنّعتم به، وإما أن تبقى متكثرة، وهى عندكم مفارقة للمواد، فكيف تكون متكثرةً.

فنقول: أما بعد مفارقة الانفس للأبدان ، فإن الانفس قد وجدت

١\_فيكون، نسخة.

٢- قال في النجاة ص ٣٧٧: واما بعد مفارقة البدن فان الانفس قد وجد كل واحد منها ذاتاً منفردة باختلاف موادها التي كانت وباختلاف ازمنة حدوثها واختلاف هياتها التي بحسب ابدائها المختلفة لامحالة.

وقال صدرالمتالهين في الاسفار (ص ٨٩ ج٤ ط١ = ص٣٧٣ ج٨ ط جديد): «لو كانت النفوس قبل الابدان متكثرة لزم منه محالات قوية.

منها تعطيل النفوس مدة غير متناهية عن تصرفها فى البدن وتدبيرها وقد علمت الأ الاضافة النفسية ليست كاضافة الابوء والبنوة العارضة وكاضافة الربان الى السفيسة

كل واحدة منها ذاتا منفردة باختلاف موادها التي كانت وباختلاف ازمنة حدوثها واختلاف هيئاتها التي لها بحسب أبدانها المختلفة لامحالة. فإنا نعلم يقينا أن موجد المعنى الكلي شخصا مشاراً إليه لايمكنه أن يُوجده شخصا أو ليزيد له معنى على نوعيته به يصير شخصا من المعاني للحقة عند حدوثه وتلزمه، علمناها أو لم نعلم.

ونحن نعلم أن النفس ليست واحدة في الأبدان كلها، ولوكانت واحدة وكثيرة بالإضافة لكانت عالمةً فيها كلها أو جاهلة، ولما خفى على زيد مافى نفس عمرو، لأنّ الواحد المضاف إلى كثيرين يجوز أن يختلف بحسب الإضافة. وأما الأمور الموجودة له في ذاته فلا يختلف فيها، حتى إذا كان أب لأولاد كثيرين وهو شاب لم يكن شابا إلا بحسب الكل، إذ

وكاضافة رب الدار الى الدار حتى يجوز ان يزول ويعود تلك الاضافة النفسية والشخص بحاله بل النفسية كالمادية والصورية وغيرها من الحقائق اللازمة الاضافات التى نحو وجودها الخاص ما لزمتها الاضافة وكالمبدعية والالهية لصانع العالم حيث ذاته بذاته موصوفة بها فالنفس مادام كونها نفساً لها وجود تعلقى، فاذا استكملت في وجودها وصارت عقلاً مفارقاً يتبدّل عليها نحو الوجود و يصير وجودها وجوداً أخروياً ويتقلب الى اهله مسروراً فلو فرضت وجودها النفسي قديماً لزم التعطيل بالضرورة والعطيل محال.

ومنها لزوّم كثرة في افراد نوع واحد من غير مادة قابلة للانفعال ولابميّزات عرضيّة وهو محال.

ومنها وجود جهات غير متناهية بالفعل في المبدآ العقلي ينثلم بها وحدة المبدآ الاعلى . الى غير ذلك من المحالات اللازمة على القول بلاتناهي النفوس المفارقة في الازل . وعلى القول بتناهي النفوس القديمة يلزم التناسخ» .

١\_ في تعليقة نسخة: بمعنى الا أي إلاّ أن يزيد له .

٢\_ اي العوارض المشخصة.

الشباب له فى نفسه فيدخل فى كل إضافة؛ وكذلك العلم والجهل والظن وما أشبه ذلك إنما تكون فى ذات النفس وتدخل مع النفس فى كل إضافة. فإذن ليست النفس واحدة، فهى كثيرة بالعدد، ونوعها واحد، وهى حادثة، كما بناه.

فلاشك أنها بامر ما تشخصنت وأن ذلك الأمر في النفس الإنسانية ليس هو الانطباع في المادة، فقد علم بطلان القول بذلك، بل ذلك الأمر هيئة من الهيئات ، وقوة من القبوى، وعرض من الأعراض الروحانية، او جملة منها تشخصها باجتماعها وإن جهلناها.

وبعد أن تشخصت مفردة فللايجوز أن تكون هي والنفس الأخرى بالعدد ذاتا واحدة، فقد أكثرنا القول في امتناع هذا في عدة مواضع.

لكنا نتيقن أنه يجوز أن تكون النفس إذا حدثت مع حدوث مزاج ما أن تحدث لها هيئة معدة تُعدّما في الأفعال النطقية والانفعالات النطقية تكون على جملة متميزة عن الهيئة الناظرة لها في آخرى تُميز المزاجين في البدنين وأن تكون الهيئة المكتسبة التي تسمى عقلا بالفعل أيضا على حد ما تتميز به عن نفس آخرى، وأنها يقع لها شعور بذاتها الجزئية، وذلك الشعور هيئة ما فيها أيضا خاصة ليست لغيرها. ويجوز أن تحدث فيها من جهة القوى البدنية هيئة خاصة أيضا، وتلك الهيئة تتعلق بالهيئات الخُلقية، أو تكون هي هي، أو تكون أيضاً خصوصيات آخرى تخفى علينا تلزم النفوس مع حدوثها وبعده، كما تلزم امثالها أشخاص الأنواع الجسمانية فتتمايز بها ما بقيت، وتكون الأنفس كذلك تتميز بمخصصاتها

١ ـ بل ذلك الامر لها هيئة من الهيئات، نسخة.

فيها، كانت الأبدان أو لم تكن أبدانٌ، عرفنا تلك الأحوال أو لم نعرف أو عرفنا بعضها \.

1-قال صدر المتالهين في الاسفار (ص ٨٦ ج ١٩٤ = ص ٣٣٦ ج٨ ط جديد): السادس المعارضة وهي أن النفوس بعد المفارقة لا يكون تمايزها بالماهية ولوازمها وانحا يكون بالمعارض لكن النفوس الهيولانية التي لم يكتسب شيئاً من العوارض اذا فارقت الابدان لا يكون فيها شيء من العوارض الامجرد ذاتها التي كانت قبل ذلك متعلقة بابدان متعلقة بابدان متعلقة على ايضا كونها بحيث يحدث لها بعد ذلك التعلق بابدان متعايزة فان كفي هذا القدر في وقوع التمايز فكفي ايضا كونها بحيث يحدث لها بعد ذلك التعلق بابدان متعايزة.

وليس لاحد أن يقول: ماقاله الشيخ جوابا عن ذلك من أنّها وأن لم تكتسب شيئاً من الكمالات إلا أنّ لكل منها شعوراً بهويته الخاصة وذلك الشعور غير حاصل للنفس الاخرى.

لانا نقول: شعور الشيء بذاته هو نفس ذاته على ما ثبت في باب العلم فلو اختلفا في الشعور بذاتيهما لكانا مختلفين بذاتيهما وذلك يبطل اصل الحجة.

وايضاً لوثبت هذا القدر في حصول الامتياز فلم لايجوز ان يحصل الامتياز بهذا القدر قبل التعلق بالابدان؟

# الفصل الرابع

# في أن الأنفس الانسانية لاتفسد ولاتتناسخ

اما أن النفس لاتموت بموت البدن، فلأن كل شيء يفسد بفساد شيء آخر فهو متعلق به نوعا من التعلق، وكل متعلق بشيء نوعا من التعلق فإما أن يكون تعلقه به تعلق المتأخر عنه في الوجود، أو تعلق المتقدم له في الوجود الذي هو قسبله في الذات لافي الزمان، أو تعلق المكافئ في الوجود.

فإن كان تعلق النفس بالبدن تعلق المكافئ في الوجود، وذلك أمر ذاتي له لاعارض، فكل واحد منهما مضاف الذات إلى صاحبه وليس لا النفس ولا البدن بجوهر، لكنهما جوهران وإن كان ذلك أمرا عرضيا لاذاتيا. فإن فسد أحدهما، بطل العارض الآخر من الإضافة، ولم تفسد الذات بفساده من حيث هذا التعلق.

وإن كان تعلقها به تعلق المتأخر عنه في الوجود، فالبدن علة النفس في

١- راجع ص١٩ ج٤ط١ = ص٨٥ ج٨ ط٢ من الاستقبار، و ص٣٩٨ ج٢ من المبياحث للفخ .

الوجود والعلل أربع: فإمّا أن يكون البدن علة فاعلية للنفس معطية لها الوجود، وإما أن يكون علة قابلية لها بسبيل التركيب كالعناصر للأبدان أو بسبيل البساطة كالنحاس للصنم، وإما أن يكون علة صورية، وإما أن يكون علة كمالية .

ومحال أن يكون علة فاعلية، فإن الجسم بما هو جسم لايفعل شيئا، وإنما يفعل بقوة. ولو كان يفعل بذاته لابقواه، لكان كل جسم يفعل ذلك الفعل. ثم إن القوى الجسمانية كلها إما أعراض وإما صور مادية. ومحال أن تفيد الأعراض والصور القائمة بالمواد وجود ذات قائمة بنفسها لافي مادة و وجود جوهر مطلق.

ومحال أيضا أن يكون علة قابلية، فقد برهنا وبينا أن النفس ليست منطبعة في البدن بوجه من الوجوه، فلا يكون البدن إذن متصورا بصورة النفس لابحسب البساطة ولابحسب التركيب بأن تكون أجزاء من أجزاء البدن تتركب وقتزج تركيباماً وامتزاجاً ما فتنظيم فيها النفس.

ومحال أن يكون الجسم علة صورية للنفس أو كمالية، فإن الأولى أن يكون بالعكس. فإذن ليس تعلق النفس بالبدن تعلق معلول بعلة ذاتية.

وإن كان المزاج والبدن علةً بالعرض للنفس، فإنه إذا حدث مادة بدن تصلح أن تكون آلة للنفس ومملكة لها أحدثت العلل المفارقة النفس الجزئية أو حدث عنها ذلك. فإن إحداثها بلاسبب يخصص 4 إحداث واحدة

۱\_ای غائیة.

٢ ـ بان تكون اجزاء البدن تتركب، نسخة.

٣- ان يكون البدن. نسخة.

٤ بلاسب مخصص، نسخة.

دون واحدة محال.

ومع ذلك فإنه يمنع عن وقوع الكثرة فيها بالعدد، لما قد بيناه، ولأنه لابد لكل كائن بعد ما لم يكن من أن تتقدمه مادة يكون فيها تهيُّو قبوله أو تهيؤ نسبته إليه، كما تبين في العلوم الأخرى، فانَّه لوكان يجوز أيضا أن تكون نفس جزئية تحدث ولم تحدث لها آلة بها تستكمل وتفعل لكانت معطلة الوجود ولاشيء معطل في الطبيعة. وإذا كان ذلك متنعا فلا قدرة عليه، ولكن إذا حدث التهيؤ للنسبة والاستعداد للآلة يلزم حينئذ أن يحدث من العلل المفارقة شيءٌ هو النفس وليس ذلك للنفس٬ فقط بل كل ما يحدث بعد ما لم يكن من الصور فإنما يرجّع وجودَه عن لاوجوده استعدادً المادة له وصيرورتها خليقةً به. وليس إذا وجب حدوث شيء عند حمدوث شيء وجب أن يبطل مع بطلانه، إنما يكون ذلك إذا كمانت ذات الشيء قائمة بذلك الشيء وفيه. وقد تحدث امورٌ عن أمور، وتبطل تلك الأمور، وتبقى تلك الأمور إذا كانت ذاتها غير قائمة فيها، وخصوصا إذا كان مفيدً الوجود لها شيءٌ آخر غير الذي إنما تهيأ إفادة وجودها مع وجوده. ومفيد وجود النفس هو غير جسم ولا هو قوة في جسم، بل هو لامحالة ذات قائمة بريئة عن المادة وعن المقادير. فإذا كان وجو دها من ذلك الشيء ومن البدن يحصل وقت استحقاقها للوجود

١\_ في النفس، تسخة .

٢\_ فاعل يرحج .

٣ـ شيءٌ مرفوع على انه اسم كان، ومفيد الوجود منصوب على الخبرية، وفي غير واحدة
 من النسخ : ١٤٤ كان مفيد الوجود شيئاً آخر . ١

**ئەيتهيا، نسخة.** 

فقط فليس له تعلق في نفس الوجود بالبدن، ولا البدن علة له إلا بالعرض'. فلايجوز إذن أن يقال إن التعلق بينهما على نحو يوجب أن يكون الجسم متقدما تقدم العلية على النفس.

واما القسم الثالث ما ذكرنا فى الابتداء وهو أن يكون تعلق النفس بالبدن تعلق المتقدم فى الوجود، فإما أن يكون التقدم مع ذلك زمانيا فيستحيل أن يتعلق وجودها به فقد تقدمته فى الزمان، وإما أن يكون التقدم بالذات لابالزمان، وهذا النحو من التقدم هو أن تكون الذات المتقدمة فى الوجود كما توجد يلزم أن تستفاد عنها ذات المتأخر فى الوجود.

وحينئذ لايوجد أيضا هذا المتقدم في الوجود إذا فرض المتاخر قد عُدم، لا ان فرض عدم المتاخر أوجب عدم المتقدم، ولكن لان المتاخر لا يجوز أن يكون عدم إلا وقد عرض أولا للمتقدم في طبعه ما أعدمه، فحينثذ عُدم المتاخر، فليس فرض عدم المتاخر موجب عدم المتقدم، ولكن فرض عدم المتقدم، المتاخر معدوما بعدان عرض للمتقدم أن عدم في نفسه لانه إنما يفرض المتاخر معدوما بعدان عرض للمتقدم أن عدم في نفسه.

وإذا كان كذلك في جب أن يكون السبب المُعدم يعرض في جوهر النفس فيفسد معه البدن، وأن لايكون البدن البتة يُفسد بسبب يخصه. لكن فساد البدن يكون بسبب يخصه من تغيّر المزاج أو التركيب. فمحال

١- ٥فليس لها تعلق ... ولا البدن علة لها بالعرض ظاهراً.

۲\_بالجسم، نسخة.

٣\_يوجب، نسخة.

٤\_فرض، نسخة.

ان تكون النفس تتعلق بالبدن تعلق المتقدم بالذات، ثم يفسد البدن البتة بسبب في نفسه، فليس إذن بينهما هذا التعلق. وإذا كان الأمر على هذا، فقد بطلت انحاء التعلق كلها وبقى أن لاتعلق للنفس في الوجود بالبدن، بل تعلقها في الوجود بالمبادئ الأخرى التي لاتستحيل ولاتبطل.

واقول أيضا: إن سببا آخر لا يُعدم النفس البتة، وذلك أن كل شيء من شأنه أن يفسد بسبب ما ففيه قوة أن يفسد، وقبل الفساد فيه فعل أن يبقى، وتهيؤه للفساد ليس لفعله أنه يبقى، فإن معنى القوة مغاير لمعنى الفعل، وإضافة هذه القوة مغايرة لإضافة هذا الفعل، لأن إضافة ذلك إلى الفساد وإضافة هذا إلى البقاء. فإذن لأمرين مختلفين ما يوجد فى الشيء هذان المعنان.

فنقول: إن الأشياء المركبة والأشياء البسيطة التي هي قائمة في المركبة يجوز أن يجتمع فيها فعل أن يبقى وقوة أن يفسد، وفي الأشياء البسيطة المفارقة الذات لا يجوز أن يجتمع هذان الأمران.

واقول بوجه مطلق: إنه لايجوز ان يجتمع في شيء احدى الذات هذان المعنيان، وذلك لأن كل شيء يبقى وله قوة أن يفسد فله أيضا قوة أن

١- قوله رضوان الله عليه: «واقول ايضاً ان سبباً آخر لايعدم»، اقول: كلامه دفع دخل مقدر وهو ان يقال إذا فسد البدن بفساد المزاج او التركيب يمكن أن يكون فساد المزاج والتركيب بسبب فساد النواج والبدن. فأجاب بقوله: «إن سببا آخر لايعدم النفس البتة ... ». ثم إن كلامه هذا من ان سببا آخر لايعدم النفس ناظر الى كلام الفارابي في رسالته للوسومة باثبات المفارقات. ونحن شرحناها في الدرس ١٠٤ من رسالته النفس.

يبقى، لأن بقاءه ليس بواجب ضرورى. وإذا لم يكن واجبا كان مكنا، والإمكان الذى يتناول الطرفين هو طبيعة القوة، فإذن يكون له فى جوهره قوة أن يبقى منه لامحالة ليس هو قوة أن يبقى منه ، وهذا بين، فيكون فعل أن يبقى منه أمراً يعرض للشىء الذى له قوة أن يبقى، فتلك القوة لاتكون لذات ما بالفعل، بل للشىء الذى يعرض لذاته أن تبقى بالفعل، لا أنه حقيقة ذاته. فيلزم من هذا أن تكون ذاته مركبة من شىء إذا كان، كانت به ذاته موجودة بالفعل وهو الصورة فى كل شىء، وعن شىء حصل له هذا الفعل وفى طباعه قوته وهو مادته.

فإن كانت النفس بسيطة مطلقة لم تنقسم إلى مادة وصورة، فإن كانت مركبة فلنترك المركب ولننظر في الجوهر الذي هو مادته.

ولنصرف القول إلى نفس مادته ولنتكلم فيها.

ونقول: إن المادة إما أن تنقسم هكذا دائما ونثبت الكلام دائما، وهذا محال، وإما أن لايبطل الشيء هو الجوهر والسنخ. وكلامنا في هذا الشيء الذي هو السنخ والأصل وهو الذي نسميه النفس، وليس كلامنا في شيء مجتمع منه ومنه شيء آخر. فبين أن كل شيء هو بسيط غير مركب، أو هو أصل مركب وسنخه، فهو غير مجتمع فيه فعل أن يبقى وقوة أن يعدم بالقياس إلى ذاته. فإن كانت فيه قوة أن يعدم فمحال أن يكون فيه فعل أن يبقى وأن يوجد فليس فيه يكون فيه فعل أن يبقى وأن يوجد فليس فيه قوة أن يعدم.

فبين إذن أن جوهر النفس ليس فيه قوة أن يفسد.

واما الكائنات التي تفسد فإن الفاسد منها هو المركب المجتمع، وقوة أن

يفسد أو يبقى ليس فى المعنى الذى به المركب واحد، بل فى المادة التى هى بالقوة قابلة كلا الضدين. فليس إذن فى الفاسد المركب لاقوة أن يبقى ولاقوة أن يفسد، فلم تجتمعا فيه.

واما المادة فإما أن تكون باقية لا يقوة تستعد بها للبقاء كما يظن قوم، وإما أن تكون باقية بقوة بها تبقى وليس لها قوة أن تفسد، بل قوة أن تفسد شيء آخر يحدث فيها. والبسائط التي في المادة فإن قوة فسادها في جوهر المادة لا في جوهرها. والبرهان الذي يوجب أن كل كائن فاسد من جهة تناهي قوتي البقاء والبطلان، إنما يوجب فيما هو كائن من مادة وصورة، وتكون في مادته قوة أن تبقى فيه تلك الصورة وقوة أن تفسد هي منه، كما قد علمت. فقد بان إذن أن النفس الإنسانية لا تفسد ألبتة، وإلى هذا سقنا كلامنا والله الموفق.

وقد أوضحنا أن الأنفس إنما حدثت وتكثرت مع تهيؤ من الأبدان. على أن تهيئ الأبدان يوجب أن يفيض وجود النفس لها من العلل المفارقة.

<sup>1</sup> ـ قوله ـ رضوان الله تعالى عليه ـ: • وقد اوضحنا أن الانفس ... • ، اقول هذا شروع فى إبطال التناسخ وخلاصة كلامه فى المقام هو ما ذكره فى التعليقات بقوله : • كلما حدث مزاج صلح لنفس فاحدث لامحالة نفساً ، أو استعدت مادة لقبول صورة نارية أو هوائية أو مائية أو أرضية حدث فيها تلك الصورة من المبادئ المفارقة ، فالقول بالتناسخ يبطل من هذا الرجع انتهى (ص ٢٩) .

وفى النجاة جعل قوله هذا فى إبطال التناسخ إلى آخره فصلاً على حدة حيث قال: «فصل فى بطلان القول بالتناسخ، وقد أوضحنا أنَّ الانفس أنما حدثت ... ؟ (ص١٨٩ ط مص).

ثم إنَّ لنا كلاماً في التناسخ يطلب تفصيله في تعليقتنا على الأسفار في المقام.

وظهر من ذلك أن هذا لايكون على سبيل الاتفاق والبخت، حتى يكون وجود النفس الحادثة ليس لاستحقاق هذا المزاج نفساً حادثة مديرة.

ولكن قد كان وجدت نفس واتفق أن وجد معها بدن فتعلق بها، فإن مثل هذا لايكون علة ذاتية ألبتة للتكثر، بل عسى أن يكون عرضية. وقد عرفنا أن العلل الذاتية هى التى يجب أن تكون أولا، ثم ربما تليها العرضية، فإذا كان كذلك، فكل بدن يستحق مع حدوث مزاج مادته حدوث نفس له، وليس بدن يستحقه وبدن لايستحقه، إذ أشخاص الانواع لاتختلف فى الأمور التى بها تتقوم. وليس يجوز أن يكون بدن إنسانى يستحق نفسا تكمل به وبدن آخر وهو فى حكم مزاجه بالنوع لايستحق ذلك، بل إن اتفق كان وإن لم يتفق لم يكن، فإن هذا حينتذ لايكون من نوعه، فإذا فرضنا أن نفسا تناسختها أبدان، فكل بدن فإنه بذاته يستحق نفسا تحدث له وتتعلق به، فيكون البدن الواحد فيه نفسان

ثم العلاقة بين النفس والبدن ليست هي على سبيل الانطباع فيه، كما بيناه مرارا، بل العلاقة التي بينهما هي علاقة الاشتغال من النفس بالبدن، حتى تشعر النفس بذلك البدن، وينفعل البدن عن تلك النفس. وكل حيوان فإنه يستشعر نفسه نفسا واحدة هي المتصرفه والمدبرة للبدن الذي له، فإن كان هناك نفس أخرى لا يشعر الحيوان بها ولا هو بنفسه ولا تشتغل

١\_ فى تعليقة نسخة: هذا شروع فى ابطال التناسخ.

٢-المصرَّفة، نسخة.

بالبدن، فليست لها علاقة مع البدن، لأن العلاقة لم تكن إلا بهذا النحو، فلايكون تناسخ بوجه من الوجوه، وبهذا المقدار لمن أراد الاختصار كفاية، بعد أنّ فيه كلاما طويلا.

## الفصل الخامس

# في العقل الفعال في أنفسنا والعقل المنفعل عن أنفسنا

نقول: إن النفس الإنسانية قد تكون عاقلة بالقوة، ثم تصير عاقلة بالفعل، وكل ما خرج من القوة إلى الفعل فإنما يخرج بسبب بالفعل يُخْرِجه. فهاهنا سبب هو الذي يخرج نفوسنا في المعقولات من القوة إلى الفعل، وإذا هو السبب في إعطاء الصور العقلية، فليس إلا عقلا بالفعل عنده مبادئ الصور العقلية مجردة، ونسبته إلى نفوسنا كنسبة الشمس إلى إبصارنا. فكما أن الشمس تُبصر بذاتها بالفعل ويُبصر بنورها بالفعل ماليس مبصراً بالفعل، كذلك حال هذا العقل عند نفوسنا، فإن القوة العقلية إذا اطلعت على الجزئيات التي في الخيال واشرق عليها نور العقل الفعال الفعال،

ا ـ راجع ص ٣١٣ ج١ من الاسفار ط١ . تعليقات الشيخ ص ٣٤ ، ومباحثاته ص ٣٠ . ٢ قال في المبدأ والمعاد ص ٩٨ : قومعني كونه فعالاً أنّه في نفسه عقل بالفعل ، لا أنّ فيه شيئاً هو قابل للصورة المعقولة كما هو عندنا ، وشيئاً هو كمال . بل ذاتُه صورةٌ عقليةٌ قائمة بنفسها وليس فيها شيء مما هو بالقوة ومما هو مادة البتة ... فهذا احد معاني كونه عقلاً فعالاً . وهو ايضا عقل فعال بسبب فعله في انفسنا واخراجه اياها عن القوة الى الفعله .

فينا الذى ذكرناه، استحالت مجردة عن المادة وعلائقها، وانطبعت فى النفس الناطقة، لاعلى انها نفسها تنتقل من التخيل إلى العقل منا، ولاعلى ان المعنى المغمور فى العلائق وهو فى نفسه واعتباره فى ذاته مجرد يفعل مثل نفسه، بل على معنى أن مطالعتها تُعد النفس لان يفيض عليها الجرد من العقل الفعال. فإن الافكار والتاملات حركات معدة للنفس نحو قبول الفيض، كما أن الحدود الوسطى معدة بنحو اشد تاكيداً لقبول النتيجة، و"إن كان الأول على سبيل. والثاني على سبيل أخرى، كما ستقف على سبيل

فتكون النفس الناطقة إذا وقعت لها نسبة ما إلى هذه الصورة بتوسط إشراق العقل الفعال حدث فيها منه شيء من جنسها من وجه وليس من جنسها من وجه، كما أنه إذا وقع الضوء على الملونات فعل في البصر منها أثرا ليس على جملتها من كل وجه.

فالخيالات التى هى معقولات بالقوة تصير معقولات بالفعل، لاانفسها، بل مايلتقط عنها؛ بل كما أن الاثر المتادى بواسطة الضوء من الصور المحسوسة ليس هو نفس تلك الصور، بل شىء آخر مناسب لها يتولد بتوسط الضوء فى القابل المقابل، كذلك النفس الناطقة إذا طالعت تلك الصور الخيالية واتصل بها نور العقل الفعال ضربا من الاتصال استعدت لان تحدث فيها من ضوء العقل الفعال مجردات تلك الصور عن الشوائب.

۱-ای الجزئیات.

٢\_ اى الكلى الطبيعى.

٣ـ وصلية.

فأول مايتميز عند العقل الإنساني أمر الذاتي منها والعرضى ومابه تتشابه تلك الخيالات ومابه تختلف، فتصير المعاني التي لاتختلف تلك بها معنى واحداً في ذات العقل بالقياس إلى التشابه لكنه فيه بالقياس إلى ما تختلف به يصير معانى كثيرة، فتكون للعقل قدرة على تكثير الواحد وتوحيد الكثير من المعانى '.

أما توحيد الكثير فمن وجهين: أحدهما بأن تصير المعاني الكثيرة المختلفة في المتخيلات بالعدد، إذا كانت لا تختلف في الحد معنى واحدا. والوجه الثاني بأن يركب من معانى الأجناس والقصول معنى واحدا. بالحد.

ويكون وجه التكثير بعكس هذين الوجهين.

ف ها د من خواص العقل الإنساني، وليس ذلك لغيدره من القوى، فإنها تدرك الكثير كثيرا كما هو، والواحد واحداً كما هو،

١- راجع ص٢٩٢ ج١ من الاسفار: فصل في ان القوة العاقلة كيف تقوى على توحيد
 الكثير وتكثير الواحد.

قال في المباحث المشرقية ص ٣٤٧ج ! «اما قوتها على توحيد الكثير فمن وجهين : الاول بالتحليل لانها اذا حذفت عن الاشخاص الداخلة تحت النوع مشخصاتها وسائر العوارض اللاحقة بها بقيت الحقيقة النوعية ماهية متحدة وحقيقة واحدة.

والثاني بالتركيب لانها اذا اعتبرت المعنى الجنسى والفَصْلي امكنها ان يقترن الفصل بالجنس بحيث تحصل منهما حقيقة متحدة اتحاداً طبيعياً لاصناعياً.

واما قوتها على تكثير الواحد فهى ان تميز ذاتيها عن عرضيها وجنسها عن فصلها وجنس جنسها عن جنسها بالغة مابلغت وفصل فصلها وفصل جنسها عن فصلها بالغة ما بلغت وتميز لازمها عن مفارقها وقريبها عن بعيدها والغريب منها عن الملائم فيكون الشخص المواحد في الحس واحداً لكنه في المقل اصور كثيرة ولذلك يكون ادراك العقل اتم الادراكات. ولايمكنها أن تدرك الواحد البسيط، بل الواحد من حيث هو جملة مركبة من امور وأعراضها، ولايمكنها أن تفصّل العرضيّات وتنزعها من الذاتيات.

فإذا عرض الحس على الخيال والخيال على العقل صورة ما واخذ العقل من ذلك النوع وإنما هى العقل منها معنى، فإن عرض عليه صورة اخرى من ذلك النوع وإنما هى اخرى بالعدد لم ياخذ العقل منها ألبتة صورة ما غير ما أخذ إلا من جهة العرض الذى يخص هذا من حيث هو ذلك العرض، بان ياخذه مرة مجرداً ومرة مع ذلك العرض.

ولذلك يقال: إن زيداً وعمرواً لهما معنى واحد فى الإنسانية، ليس على أن الإنسانية المقارنة بخواص عمر وهى بعينها الإنسانية التى تقارن خواص زيد، وكان ذاتا واحدة هى لزيد ولعمرو كما يكون بالصداقة أو بالملك أو بغير ذلك، بل الإنسانية فى الوجود متكثرة فلاوجود لإنسانية واحدة مشترك فيها فى الوجود الجارج حتى تكون هى بعينها إنسانية زيد وعمرو، وهذا سنبين فى الصناعة الحكمية.

ولكن مسعنى ذلك أن السسابق من هذه إذا أفساد النفس صسورة الإنسانية، فإن الثانى لايفيد البتة شيئا آخر، بل يكون المعنى المنطبع منهما في النفس واحدا هو عن الخيال الأول؛ ولا تأثير للخيال الثاني، فإن كل واحد منهما كان يجوز أن يسبق فيفعل هذا الأثر بعينه في النفس ليس كشخصى إنسان وفرس هذا.

ومن شان العقل إذا أدرك أشياء فيها تقدم وتاخر أن يعقل معها الزمان ضرورة، وذلك لا في زمان، بل في آن. والعقل يعقل الزمان في آن، وأما تركيبه القياس والحد فهو يكون لامحالة في زمان، إلا أن تصوره

النتيجة والمحدود يكون دفعةً'.

والعقل ليس عجزه عن تصور الأشياء التي هي في غاية المعقولية، والتسجريد عن المادة لامر في ذات تلك الاشياء، ولا لامر في غريزة العقل، بل لاجل أن النفس مشغولة في البدن بالبدن، فتحتاح في كثير من الامور إلى البدن، فيبعدها البدن عن أفضل كمالاتها.

وليست العين إنما لاتطيق أن تنظر إلى الشمس لاجل أمر في الشمس وأنها غير جلية، بل لامر في جبلة بدنها. فإذا زال عن النفس منا هذا الغَمُور وهذا العوق كان تعقّلُ النفس لهذه أفضل التعقلات للنفس وأوضحها وألذها.

ولأن كلامنا في هذا الموضع إنما هو في أمر النفس من حيث هي نفس، وذلك من حيث هي نفس، وذلك من حيث هي مقارنة لهذه المادة. فليس ينبغي لنا أن نتكلم في أمر معاد النفس ونحن متكلمون في الطبيعة إلى ان ننتقل إلى الصناعة الحكمية وننظر فيها في الأمور المفارقة. وإما النظر في الصناعة

<sup>1-</sup> قال فى ص ٤٧٦ ج١ من المباحث فى فصل امكان اجتماع التعقلات الكثيرة فى النفس دفعة واحدة: «إذا عرفنا الشىء بحدة لا يكون العلم باحد اجزاته مثل الجنس وحده او الفصل وحده مفيداً للعلم بتمام حقيقته فلو استحال حصول العلم بكل اجزائه دفعة واحدة لاستحال العلم فى وقت من الاوقات بحقيقته فهذا بيان امكان حصول التصورات الكثيرة.

وأما أنه يمكن حصول التصديقات الكثيرة فلان المقدمة الواحدة لاتنتج فلو استحال حصول العلم بالمقدمتين معاً لاستحال حصول العلم بالنتيجة ... أن القوة الحيالية لاتقوى على استحضار أمور كثيرة وتخيلات مختلفة دفعة واحدة لانها كيف كانت لاتتم الا بآلة جسمانية وأما القوة العقلية فأنها تقوى على ذلك والذي نجد من انفسنا كالمتعذر عائد الى القوة الحيالية لا إلى القوة العقلية .

الطبيعية فيختص بما يكون لاثقا بالأمور الطبيعية، وهى الأمور التى لها نسبة إلى المادة والحركة.

بل نقول: إن تصور العقل يختلف بحسب وجود الأشياء، فالأشياء القوية جداً قد يقصر العقل عن إدراكها لغلبتها، والاشياء الضعيفة الوجود جدا كالحركة والزمان والهيولى فقد يصعب تصورها، لانها ضعيفة الوجود.

#### [العقول التي لايخالطها مابالقوة لاتعقل العدم والشر]

والاعدام لا يتصورها العقل وهو بالفعل مطلقا ، لأن العدم يدرك من حيث لا تدرك الملكة فيكون مدرك العدم من حيث هو عدم والشر من حيث هو شرّ شيء هو بالقوة وعدم كمال، فإن ادركه عقل فإنما يدركه لانه بالإضافة إليه بالقوة فالعقول التي لا يخالطها ما بالقوة لا تعقل العدم والشر من حيث هو شر وعدم ولا تتصورهما، وليس في الوجود شيء هو شر مطلقا.

١ في تعليقة نسخة: اي لايكون فيه جهة القوة.

٢- راجع ص٣٧٧ ج١ من المباحث المشرقية للفخر: الفصل الثاني في أن الاعدام كيف يعلم.

#### القصل السادس

## فى مراتب أفعال العقل وفى أعلى مراتبها وهو العقل القدسى

فنقول: إن النفس تعقل بأن تأخذ في ذاتها صورة المعقولات مجردة عن المادة، وكون الصورة مجردة إما أن يكون بتجريد العقل إياها، وإما أن يكون لأن تلك الصورة في نفسها مجردة عن المادة، فتكون النفس قد كُفت المؤنة في تجريدها.

والنفس تتصور ذاتها، وتصورها ذاتها يجعلها عقلا وعاقلا و معقولاً، وأما تصورها لهذه الصور فلا يجعلها كذلك ، فإنها في جوهرها في البدن دائماً بالقوة عقل ، وإن خرج في أمور مًا إلى الفعل.

وما يقال من أن ذات النفس تصير هي المعقولات، فهو من جملة ما

١- قال في ص ٤٤٨ ج١ من المباحث المشرقية: "اعلم ان الشيخ في جميع كتبه مصر على
 ابطال الاتحاد الآفي كتاب المبدأ والمعاد وذلك عندما قال في بيان ان واجب الوجود
 عاقاره.

عليقة نسخة: اى لاتصير متحدة مع المعقولات ولايصير عقلاً بنحو الاطلاق.
 غي تعليقة نسخة: اى مادام في البدن لها القوة ولايكون عقلا مطلقا.

يستحيل عندى؛ فإنى لست افهم قولهم: إن شيئا يصير شيئا آخر، ولا اعقل أن ذلك كيف يكون، فإن كان بأن يخلع صورةً ثم يلبس صورةً اخرى، ويكون هو مع الصورة الأولى شيئا، ومع الصورة الاخرى شيئا، فلم يصر بالحقيقة الشيء الأول الشيء الثاني بل الشيء الأول قد بطل وإنما بقى موضوعه أو جزء منه، وإن كان ليس كذلك فلينظر كيف يكون.

فنقول: إذا صار الشيء شيئا آخر، فإما أن يكون إذ هو قد صار ذلك الشيء موجودا أو معدوماً. فإن كان موجودا، فالثاني الآخر إما أن يكون موجودا، فما موجودان لاموجود أيضا أو معدوماً. فإن كان موجودا، فما موجودان لاموجود واحد. وإن كان معدوما، فصار هذا الموجود شيئا معدوما لاشيئا آخر موجودا، وهذا غير معقول.

وإن كان الأول قد عدم فـما صار شيئا آخـر، بل عدم هو وحصل شىء آخر . فالنفس كيف تصير صور الأشياء .

وأكثر ما هوَّس الناس في هذا هو الذي صنف لهم إيساغوجي وكان

<sup>1</sup> ـ اى الشيء الأول اما ان يكون موجوداً او معدوماً . ٢ ـ اى الثاني .

٣\_اي الاخر الثاني.

٤- اى فرفوريوس. وكتابنا الدروس اتحاد العاقل بالمعقول اليحق الحق بكلماته ويبطل الباطل.

قال الرازى في ص ٤٤٧ ج1 من المباحث المشرقية: «الفصل الخامس في إبطال قول من قال الرازى في ص ٤٤٧ ج1 من المباحث المشرقية: «الفصل الخامس في إبطال والذى فال ان التعقل عبارة عن اتحد المعقول بالعاقل، وقد عرفت بطلان القول بالاتحاد به فصارت يخص هذا الموضع ان من عقل شيئاً فلو اتحد به فاذا عقل شيئاً أخر حتى اتحد به فصارت حقيقته المعقول الثاني فحينتذ وجب ان لايبقى عاقلاً للمعقول الاول و الألكان للشيء الواحد حقيقتان مختلفتان وذلك محال فاذاً يلزم ان لايبقى عاقلاً للاول عند كونه عاقلاً للثاني وهو محال».

حريصا على أن يتكلم باقوال مخيلة شعرية صوفية يقتصر منها لنفسه ولغيسره على التخيل، ويدلّ أهلَ التميينز على ذلك كتُبه في العقل والمعقولات وكتبه في النفس.

نعم إن صور الأشياء تَحلُّ النفس المتحليّها وتزيّنها، وتكون النفس كالمكان لها بتوسط العقل الهيولاني، ولو كانت النفس صورة شيء من الموجودات بالفعل، والصورة هي الفعل، وهي بذاتها فعل، وليس في ذات الصورة قوة قبول شيء، إنما قوة القبول في القابل للشيء، وجب أن تكون النفس حينئذ الاقوة لها على قبول صورة أخرى وأمر آخر. وقد نراها تقبل صورة اخرى غير تلك الصورة، فإن كان ذلك الغير أيضا لا يخالف هذه الصورة فهو من العجائب، فيكون القبول واللاقبول واحداً. وإن كان يخالفه، فتكون النفس لامحالة إن كانت هي الصورة المعقولة قد صارت غير ذاتها، وليس من هذا شيء، بل النفس هي العاقلة.

والعقل إنما يعنى به قوتها بها تعقل، أو يعنى به صور هذه المعقولات فى انفسها. ولانها فى النفس تكون معقولة، فلايكون العقل والعاقل والمعقول شيئا واحدا فى انفسنا، نعم هذا فى شىء آخر يمكن أن يكون على ما سنلمحه فى موضعه ً.

١ ـ تحلُّ في النفس، نسخة .

٢ في تعليقة نسخة: اي حين صارت عين تلك الصورة.

٣- في تعليقة نسخة: اي لايحصل من هذه الاقوال شيء بل يكون هذه تخيلات لامعني لها او المراد ان ليس من الاول شيء باق بل الاول عدم وحدث شيء آخر.

٤ في تعليقة نسخة: أي لا يتحد العقل الهيو لاني أيضا مع ما يحصل فيه .

وكذلك العقل الهيولاني إن عُني به مطلق الاستعداد للنفس فهو باق فينا أبدا ما دُمنا في البدن، وإن عُني بحسب شيء شيء فإن الاستعداد يبطل مع وجود الفعل'.

وإذ قد تقرر هذا فنقول: إن تصور المعقولات على وجوه ثلاثةً :

أحدها التصور الذى يكون فى النفس بالفعل مفصلاً منظماً، وربحا يكون ذلك التفصيل والنظام غير واجب، بل يصح أن يغير. مثاله انك فصلت فى نفسك معانى الالفاظ التى يدل عليها قولك: كل إنسان حيوان، وجدت كل معنى منها كليا لايتصور إلا فى جوهر غير بدنى ، ووجدت لتصورها فيه تقديما وتأخيرا.

فإن غيرت ذلك حتى كان ترتيب المعانى المتصورة الترتيب المحاذى المتصورة الترتيب المحاذى لقولك: الحيوان محمول على كل إنسان لم تشك ان هذا الترتيب من حيث هو ترتيب معان كلية لم يترتب إلا في جوهر غير بدنى، وإن كان أيضا يترتب من وجه ما في الخيال فمن حيث المسموع لامن حيث المعقول، وكان الترتيبان مختلفين، والمعقول الصرف منهما واحد.

والثانى أن يكون قد حصل التصور واكتسب، لكل النفس معرضة عنه، فليست تلتفت إلى ذلك المعقول، بل قد انتقلت عنه مثلا إلى معقول آخر، فإنه ليس في وسع أنفسنا أن تعقل الأشياء معا دفعة واحدة.

١- الشيخ لم يعرف معنى العقل البسيط ولم يحصل مفاده. واعترض صاحب الاسفار
 عليه (ج٤ ص١٢٦ ط١ = ج٩ ص١١٤ ط جديد).

٢-راجع ص ٢٩٦ ج١ ط ١ = ص ٣٦٦ ج٣ ط جديد من الاسفار، وص ٣٦٩ ج٣ ط
 جديد الفصل الخامس عشر من المسلك الخامس.

عليقة نسخة: لانها كليات والكليات يجب ان يكون مدركها مجرداً.

٤ ـ وان كان التمثل منه غير واحد.

ونوع آخر من التصور 'وهو مثل مايكون عندك في مسالة تُسئل عنها مما علمته او مما هو قريب من أن تعلمه فحضرك جوابها في الوقت، وأنت متيقن بانك تجيب عنها مما علمته من غير أن يكون هناك تفصيل البتة، بل إنما تأخذ في التفصيل والترتيب في نفسك مع أخذك في الجواب الصادر عن يقين منك بالعلم به قبل التفصيل والترتيب.

فيكون الفرق بين التصور الأول والثانى ظاهرا. فإن الأول كانه شىء قد أخرجتُه من الخزانة وأنت تستعمله.

والثاني كانه شيء لك مخزون متى شئت استعملته.

الثالث يخالف الأول بانه ليس شيئا مرتبا في الفكر البنة ، بل هو كمبدأ لذلك مع مقارنته لليقين ، ويخالف الثاني بانه لايكون مُعرضا عنه ، بل منظوراً إليه نظراً ما بالفعل يقينا إذ تتخصص معه النسبة إلى بعض ماهو كالخزون .

فإن قال قائل: إن ذلك علم أيضا بالقوة ولكن قوة قريبة من الفعل، فذلك باطل، لان لصاحبه يقينا بالفعل حاصلا لا يحتاج أن يحصله بقوة قريبة أو بعيدة. فذلك اليقين أما لأنّه متيقن أن هذا حاصل عنده إذا شاء عَلمه، فيكون تيقنه بالفعل بأن هذا حاصل تيقنا به بالفعل، فإن الحصول حصول لشيء أ، فيكون هذا الشيء الذي نشير إليه حاصلا بالفعل،

١\_هذا هو المرتبة الثالثة.

٢\_مبدأ، نسخة.

٣\_قال صاحب القاموس: اما بالتخفيف تحقيق للكلام الذي يتلوه. وقال صاحب الجمع بالتخفيف لتحقيق الكلام الذي يتلوه تقول اما ان زيداً عاقل يعنى انه عاقل على الحقيقة دون الجاز.

٤-الشيء، نسخة.

لانه من المحال أن يتيقن أن المجهول بالفعل معلوم عنده مخزون، فكيف يتيقن حال الشيء إلا والأمر هو من جهة مايتيقنه معلوم، وإذا كانت الإشارة تتناول للمعلوم بالفعل ومن المتيقن بالفعل أن هذا عنده مخزون فهو بهذا النوع البسيط معلوم عنده، ثم قديريد أن يجعله معلوما بنوع آخر.

ومن العجائب أن هذا الجيب حين ياخذ فى تعليم غيره تفصيل ماهَجَس فى نفسه دفعة يكون مع ما يعلّمه يتعلّم العلم بالوجه الثانى فيرتّب تلك الصورة فيه مع ترتب الفاظه.

فاحد هذين هو العلم الفكري الذي إنما يستكمل به تمام الاستكمال إذا ترتب وتركب.

والثاني هو العلم البسيط' الذي ليس من شانه أن يكون له في نفسه

١- في تعليقة نسخة: اعلم أن العقل البسيط الاجمالي خلاقيته للتفاصيل لامعنى له الآ
 الاتحاد بحسب الوجود، والاختلاف والكثرة بحسب الماهية، حتى يكون الاجمال
 بحسب الوجود والتفصيل بحسب الماهية وهذا هو معنى اتحاد العاقل والمقول.

<sup>.</sup> وقال الفخر فى ص٣٣٦ ج ١ من المباحث المشرقية : •هذا غاية مايقولون . وكيس الامر عندى كسما يقولون بل العلم امسا ان يكون بالقوة وامسا ان يكون بالفسعل على سبسيل التفصيل .

واما القسم الشالث وهو البسيط فهو عندى باطل فان العلم عندهم عبارة عن حضور صورة المقول في العاقل فهذا العقل البسيط ان كان صورة واحدة مطابقة في الحقيقة لامور كثيرة فذلك باطل إذ الصورة العقلية الواحدة لو كانت مطابقة لامور كثيرة لكانت مساوية في الماهية لتلك الامور المختلفة في الحقيقة فتكون لتلك الصورة حقائق مختلفة فلاتكون الصورة الواحدة صورة واحدة هذا خلف.

فان قيل: ان لهذا التعقل البسيط صوراً مختلفة بحسب اختلاف المعقولات.

فنقول: العلم التفصيلي بتلك المعلومات حاصل اذ لامعني للعلم التفصيلي الأذلك ---

صورة بعد صورة ولكن هو واحد تفيض عنه الصورُ في قابل الصور فذلك علم فاعل للشيء الذي نسميه علما فكريا ومبدأ له، وذلك هو للقوة ' العقلية المطلقة من النفوس المشاكلة للعقول الفعالة.

واما التفصيل فهو للنفس من حيث هي نفس، فما لم يكن له ذلك لم يكن له ذلك لم يكن له ذلك لم يكن له غير لم يكن له علم غير علم النفس، فهو موضع نظر يجب عليك ان تعرفه من نفسك.

واعلم أنه ليس فى العقل المحض منهما تكثر البتة ولاترتيب صورة فصورة، بل هو مبدأ لكل صورة تفيض عنه على النفس. وعلى هذا ينبغى أن تعتقد الحال فى المفارقات المحضّة فى عقلها الاشياء، فإن عَقَلَها هو العقل

<sup>.</sup> فنبت ان مايقولونه بعيد عن التحصيل فلعلهم ارادوا بهذا العقل البسيط ان تكون صور المعلومات تحصل دفعة واحدة وارادوا بهذا العقل التفصيلي ان تكون صور المعلومات تحضر على ترتيب زماني واحدة بعد واحدة فان ارادوا به ذلك فهو صحيح ولامنازعة فيه معهم ولكنه لايكون هذا مرتبة متوسطة بين القوة المحضة والفعل المحض».

وقال صدر المتالهين في ص ٢٩٣ ج ١ ط ١ = ص ٣٧٢ ج٣ ط ٢ : «اقول البات هذا المعقل البسيط لايمكن الا بالقول باتحاد العاقل بالمعقولات على الوجه الذي اقمنا البرهان. والعجب من الشيخ الرئيس حيث اذعن بمثل هذه الامور التي ذكرها في هذا الموضع مع غاية اصراره في انكار القول بذلك الاتحاد فاذا لم يكن للعقل البسيط الذي اعتقد وجوده في هذا النوع الانساني وفي الجواهر المفارقة بالكلية من الاجساد والمواد فيه المعاني المعقولة فكيف يفيض منه على النفوس مالايكون حاصلاً له، وكيف يخرج النفوس من القوة الى الفعل بما لاحصول لها فيه ، وايضاً كيف يخترن فيه مع بساطته صور المعقولات التي تذهل عنها النفس ثم تجدها مخزونة لها عند المراجعة الى خزانتها العقلية كما اثبتها الشيخ في ذلك الفصل بعينه .

١\_القوة، نسخة.

٢\_النفس، نسخة.

الفعال للصور والخلاق لها لا الذي يكون الصور أو في صور ".

فالنفس التى للعالم من حيث هى نفس فإن تصورها هو التصور المرتب المفصل، فلذلك ليست بسيطة من كل وجه، وكل إدراك عقلى فإنه نسبة ما إلى صورة مفارقة للمادة ولاعراضها المادية على النحو المذكور. فللنفس ذلك بانها جوهر قابل منطبع به، وللعقل بانه جوهر مبدأ فاعل خلاق، فما يخص ذاته من مبدئيته لها هو عقليته بالفعل، ومايخص النفس من تصورها بها وقبولها لها هو عقليتها بالفعل.

والذي ينبغي أن يعلم من حال الصور التي في النفس هو ما أقوله:

اما المتخيلات ومايتصل بها فإنها إذا اعرض عنها النفس كانت مخزونة في قوى هي للْخَزْنُ، وليست بالحقيقة مدركة، وإلا لكانت مدركة وخزانة معا، بل هي خزانة إذا رجعت القوة الدراكة الحاكمة وهي الوهم والنفس أو العقل وجدتها حاصلة، فإن لم تجدها احتاجت إلى استرجاع بتحسس أو بتذكر.

ولولا هذا العسذر لكان من الواجب أن يشك في أنّ كل نفس إذا كانت ذاهلة عن صورة، أتلك الصورة موجودة أم ليست بموجودة إلا بالقوة.

ويتشكك في أنها كيف ترتجع، وإذا لم تكن عند النفس فعند أي شيء

١ ـ اى لا العقل الذى.

٢\_ في تعليقة نسخة: اي من حيث الترتيب والنظم في تعقلها.

٣- في تعليقة نسخة: أي من حيث انتقال النفس من بعض الصور إلى بعض آخر.

٤\_ الخُزُن \_ كما في نسخة مصحّحة .

٥ أن يشك في امر كل نفس، نسخة.

تكون، والنفس بأى شيء تتصل حتى تعاود هذه الصورة .

لكن النفس الحيوانية قد فُرَقت قواها، وجعلت لكل قوة آلة مفردة، فجعلت لكل قوة آلة مفردة، فجعلت للصور خزانة أقد يغفل عنها الوهم، وللمعاني خزانة أقد يغفل عنها الوهم، إذ ليس للوهم موضع ثبات هذه الأمور ، ولكن الحاكم .

فلنا أن نقول: إن الوهم قد يُطالع الصور والمعانى المخزونة في حيزى القوتين ، وقد يُعرض عنها، فماذا نقول الآن في الانفس الإنسانية والمعقولات التي تكتسبها وتذهل عنها إلى غيرها، أتكون موجودة فيها بالفعل التام، أو تكون لها خزانة تخزنها فيها، وتلك الخزانة إما ذاتها أوبدنها أو شيء بدني لها. وقد قلنا: إن بدنها وما يتعلق ببدنها ما لايصلح لذلك، إذ لم يصلح أن يكون محلا للمعقولات، ولا يصلح أن تكون الصور العقلية ذات وضع وكان اتصالها بالبدن بجعلها ذات وضع، وإذا صارت في البدن ذات وضع بطل أن تكون معقولة.

أو نقول: إن هذه الصور العقلية أمور قائمة في أنفسها، كل صورة منها نوع آخر قائم لفي نفسه، والعقل ينظر إليها مرة ويغفل عنها

١\_ وهي الخيال.

٢\_ وهي الحافظة.

٣ الوهم، نسخة.

٤- في تعليقة نسخة: اى الصور والمعانى.

هـ في تعليقة نسخة: أي ولكن الوهم هو الحاكم.

٦\_ الحافظة والحيال.

٧ ـ نوع أمر قائم، عدة نسخ.

أخرى، فإذا نظر إليها تمثلث فيه، وإذا أعرض عنها لم تتمثل، فتكون النفس كمرآة وهي كاشياء خارجة، فتارة تلوح فيها وتارة لاتلوح، وذلك بحسب نسب تكون بين النفس وبينها.

أو يكون المبدأ الفعال يفيض على النفس صورة بعد صورة بحسب طلب النفس، وأن يكون إذا أعرضت عنه انقطع الفيض. فإن كان هذا هكذا فلم لاتحتاج كل كرَّة إلى تعلّم من رأس.

فنقول: إن الحق هو القسم الآخر، وذلك أنه من المحال أن نقول إن هذه الصورة موجودة في النفس بالفعل النام ولاتعقلها بالفعل النام، إذ ليس معنى أنها تعقلها إلا أن الصورة موجودة فيها، ومحال أن يكون البدن لها خزانة، ومحال أن تكون ذاتها خزائتها، إذ ليس كونها خزانة لها إلا أن تلك الصورة معقولة موجودة فيها وبهذا تعلقها.

وليس كذلك الذكر والمصورة، فان إدراك هذه الصورة ليس لهما، بل حفظها فقط، وإنما إدراكها بقوة اخرى، وليس وجود الصورة المذكورة والمتصورة في شيء هو إدراك، كما ليس وجود صورة المحسوسات في الشيء هو حس، ولذلك ليست الأجسام وفيها صورة المحسوسات بعدركة، بل الإدراك يحتاج أن يكون لما من شأنه أن ينطبع بتلك الصورة انطباعاً ما بما هو قوة مدركة. وأما الذكر والمصورة فإنما تنطبع فيهما الصور بما هي آلة ولها جسم يحفظ تلك الصور قريبا من حامل القوة الدراكة وهي الوهم حتى ينظر إليها متى شاء، كما يحفظ الصور المحسوسة قريبا من الحس ليتأملها الحس متى شاء.

فهذا التأويل يحتمله الذكر والمصورة ولاتحتمله النفس، فإن وجود الصورة المعقولة في النفس هو نفس إدراكها لها، وأيضا سنبين بعد في الحكمة الأولى أن هذه الصورة لاتقوم منفردة.

فبقى أن يكون القسم الصحيح هو القسم الاخير، ويكون التعلم طلب الاستعداد التام للاتصال به، حتى يكون منه العقل الذي هو البسيط فتفيض منه الصور مفصلة في النفس بتوسط الفكرة، فيكون الاستعداد قبل التعلم ناقصا، والاستعداد بعد التعلم تاما.

واذا تعلم يكون من شأنه أنه إذا خطر بباله ما يتصل بالمعقول المطلوب، وأقبلت النفس على جهة النظر وجهة النظر هو الرجوع إلى المبدأ الواهب للعقل المجرد الذى يتبعه المواهب للعقل المجرد الذى يتبعه فيضان التفصيل، وإذا أعرض عنه عادت فصارت تلك الصورة بالقوة، لكن قوة قريبة جدا من الفعل. فيكون التعلم الأول كمعالجة العين، فإذا صارت العين صحيحة فمتى شاءت نظرت إلى الشيء الذى منه تاخذ صورة ما، وإذا أعرضت عن ذلك الشيء صار ذلك بالقوة القريبة من الفعل. وما دامت النفس البشرية القاسية في البدن، فإنه ممتنع عليها أن تقبل العقل الفعال دفعة، بل يكون حالها ما قلنا.

وإذا قيل: إن فلانا عالم بالمعقولات، فمعناه أنه بحيث كلما شاء أحضر صورته في ذهن نفسه، ومعنى هذا أنه كلما شاء كان له أن يتصل بالعقل الفعال اتصالا يتصور فيه منه ذلك المعقول، ليس أن ذلك المعقول

 <sup>-</sup> قال صدر المتالهين في الاستفار اشار بذلك إلى إبطاله للصور المفارقة التي نسب القول بها إلى افلاطون وشيعته من الاقدمين.

٢\_اي من العقل الفعال.

٣\_ اي من المبدأ الواهب.

٤\_ اى العلم الاجمالى البسيط .

٥ العامية ، عدة نسخ .

حاضر في ذهنه ومتصور في عقله بالفعل دائما، ولا كما كان قبل التعلم. وبتحصيل هذا الضرب من العقل بالفعل ، وهو القوة تحصل للنفس أن تعقل بها ما تشاء، فإذا شاءت اتصلت وفاضت فيها الصورة المعقولة، وتلك الصورة هي العقل المستفاد بالحقيقة، وهذه القوة هي العقل بالفعل من فينا من حيث بها أن نعقل، وأما العقل المستفاد فهو العقل بالفعل من حيث هو كمال.

وأما التصور للأمور المتخيلة فهو رجوع من النفس إلى الخزائن للمحسوسات. والاول نظر إلى فوق، وهذا نظر إلى اسفل. فإن خلص عن البدن وعوارض البدن فحينتذ يجوز أن يتصل بالعقل الفعال تمام الاتصال ويلقى هناك الجمال العقلى واللذة السرمدية كما نتكلم عليه في بابه.

واعلم أن التعلم سواء حصل من غير المتعلم أو حصل من نفس المتعلم فإنه متفاوت فيه، فإن من المتعلمين من يكون أقرب إلى التصور، لان استعداده الذي قبل الاستعداد الذي ذكرناه أقوى، فإن كان ذلك للإنسان فيما بينه وبين نفسه سمى هذا الاستعداد القوى حدسا.

وهذا الاستعداد قد بشتد في بعض الناس، حتى لا يحتاج في أن يتصل بالعقل الفعال إلى كثير شيء وإلى تخريج وتعليم، بل يكون شديد

العقل بالفعل: اى العقل بالملكة، والعقل المستفاد.

قال الشيخ في المبدأ والمعادص ٩٩، «فاذا حصل للنفس المعقولات المكتسبة صار من جهة تحصيلها لها ـ وإن كانت غير قائمة فيه بالفعل ـ عقلاً بالفعل، لأنّ له أن يعقل متى شاء من غير استيناف طلب، وإذا اعتبر وجودها فيه بالفعل قائمة سميت تلك المعقولات عقلاً مستفاداً من خارج إي من العقل الفعال بطلب وحيلة.

الاستعداد لذلك كأنَّ الاستعداد الثاني حاصلٌ له، بل كأنَّه يعرف كل شيء من نفسه.

وهذه الدرجة أعلى درجات هذا الاستعداد، ويجب أن تسمى هذه الحالة من العقل الهيولاني عقلا قدسيا، وهي من جنس العقل بالملكة، إلا أنه رفيع جدا ليس مما يشترك فيه الناس كلهم.

ولا يبعد أن يفيض بعض هذه الافعال المنسوبة إلى الروح القدسية لقوتها واستعلائها فيضانا على المتخيلة، فتحاكيها المتخيلة أيضا بامثلة محسوسة ومسموعة من الكلام على النحو الذي سلفت الإشارة إليه.

ومًا يحقّق هذا أن من المعلوم الظاهر أن الأمور المعقولة التي يتوصل إلى اكتسابها إنما تكتسب بحصول الحد الأوسط في القياس. وهذا الحد الأوسط قد يحصل من ضربين من الحصول:

#### [تعريف الحدس والذكاء]

فتارة يحصل بالحدس، والحدس فعل للذهن يستنبط به بذاته الحد الأوسط والذكاء قوة الحدس.

وتارة يحصل بالتعليم، ومبادئ التعليم الحدس، فإن الأشياء تنتهى لامحالة إلى حدوس استنبطها أرباب تلك الحدوس ثم اوردوها إلى المتعلمين. فجائز إذن أن يقع للإنسان بنفسه الحدس وأن ينعقد في ذهنه القياس بلاتعلم لل

وهذا ما يتفاوت بالكم والكيف: أما في الكم فلأن بعض الناس يكون

١\_أدّوها، نسخة.

٢\_بلا معلم، نسخة .

آكثر عدد حدس للحدود الوسطى، وأما فى الكيف فلأن بعض الناس أسرع رمان حدس. ولأن هذا التفاوت ليس منحصراً فى حد، بل يقبل الزيادة والنقصان دائما، وينتهى فى طرف النقصان إلى من لاحدس له المبتة، فيجب أن ينتهى أيضا فى طرف الزيادة إلى من له حدس فى كل المطلوبات أو أكثرها، وإلى من له حدس فى المرع وقت وأقصره.

#### [القوة القدسية]

فيمكن إذن أن يكون شخص من الناس مؤيد النفس لشدة الصفاء وشدة الاتصال بالمبادئ العقلية إلى أن يشتعل حاسا، أعنى قبولا لها من العقل الفعال في كل شيء وترتسم فيه الصور التي في العقل الفعال، إما دفعة، وإما قريبا من دفعة ارتساما لاتقليديا، بل بترتيب يشتمل على الحدود الوسطى. فإن التقليديات في الأمور التي إنما تُعرف باسبابها ليست يقينية عقلية. وهذا ضرب من النبوة، بل أعلى قوى النبوة، والاولى أن تسمى هذه القوة قوة قدسية ، وهي أعلى مراتب القوى الانسانية.

<sup>1-</sup> قال الرازى فى ج١ ص٣٥٥ من المباحث المشرقية: وولك القوة تسمى قدسية ومخالفتها لسائر النفوس بالكم والكيف. اما الكم فلانها اكثر استحضاراً للحدود الوسطى واما الكيف فلانها اسرع انتقالاً من المبادئ الى الثوانى ومن المقدمات الى النتائج. ويخالف سائر النفوس من جهة اخرى وهى ان سائر النفوس تعين المطالب ثم تطلب الحدود الوسطى المنتجة لها واما النفوس القدسية فيقع الحد الاوسط فى ذهنها ويتادى الذهن منه الى النتيجة المطلوبة فيكون الشعور بالحد الاوسط مقدماً على الشعور بالمطلوب،

### الفصل السابع

# في عدّ المذاهب الموروثة عن القدماء في أمر النفس وأفعالها وأنها واحدة أو كثيرة وتصحيح القول الحق فيها

إن المذاهب المشهورة في ذات النفس وفي افعالها مختلفة.

فمنها قول من زعم أن النفس ذات واحدة، وأنها تفعل جميع الافعال بنفسها باختلاف الآلات.

ومن هؤلاء من زعم أن النفس عالمة بذاتها، تعلم كل شيء، وإنما تستعمل الحواس والآلات المقربة للمدركات منها بسبب أن تتنبه به لما في ذاتها.

وراجع ص١١١ ج٤ط١ = ص٥٦٥ ج٩ ط٢ من الأسفار.

ا- قال الرازى فى ص ٤١٤ ج٢ من المباحث المشرقية: «اعلم انا قد بينا ان نفس الانسان هى ذاته وحقيقته امر واحد لا امور كثيرة. هى ذاته وحقيقته امر واحد لا امور كثيرة. وبالجملة فعلم الانسان بوجوده ووحدته علم بديهى جلّى فكيف يكون ذلك مطلوبا بالبرهان؟ بل المطلوب بالبحث والنظر فى كتاب النفس معرفة ماهيتها وقواها و كيفية احوالها من الحدوث والقدم ولكن القدماء لما فرقوا اصناف الافعال على اصناف القوى ونسبوا كل واحد منها الى قوة احرى احتاجوا الى بيان ان فى جملتها شيئاً هو كالاصل والمبدأ وان سائر القوى كالتوابع والفروع».

ومنهم من قال: إن ذلك على سبيل التذكّر ' لها، فكانّها عرض لها عنده أن نسيت.

ومن الفرقة الأولى من قال: إن النفس ليست واحدة، بل عدة، وان النفس التي في بدن واحدهي مجموع نفوس: نفس حساسة دراكة، ونفس غضبية، ونفس شهوانية. فمن هؤلاء من جعل النفس الشهوانية هي النفس الغذائية، وجعل موضوعها القلب، وجعل له شهوة الغذاء والتوليد جميعا.

ومنهم من جعل التوليد لقوة من هذا الجزء من أجزاء النفس فائضة إلى الانثيين في الذكر والانثي .

ومنهم من جمعل النفس ذاتا واحدة، وتفيض عنهما هذه القموى، تختص كل قوة بفعل، وأنها إنما تفعل ماتفعله من الأمور المذكورة بتوسط هذه القوى ً.

فمن قال: إن النفس واحدة فعالة بذاتها احتج بما سيحتج به أصحاب المذهب الأخير ما نذكره.

ثم قال : فإذا كانت واحدة غير جسم استحال أن تنقسم في الآلات وتتكثر ، فإنها حينتذ تصير صورة مادية ، وقد ثبت عندهم أنها جوهر مفارق بقياسات لاحاجة لنا إلى تعدادها هاهنا ، قالوا فهي بنفسها تفعل ما

<sup>1</sup> ـ اى التذكر للمدركات، و لعل الفرق بين التنبًه والتذكر بعروض الخفلة فى الاول والنسيان فى الثاني .

٢- أى القائلون بان النفس تعلم كل شيء بحسب ذاتها.

٣\_ وهذا مختار الشيخ.

إن النفس واحدة فعالة بذاتها.

تفعل بآلات مختلفة .

والذين قالوا من هؤ لاء ': إن النفس علاّمة بذاتها، احتجوا وقالوا: لانها إن كانت جاهلة عادمة للعلوم فإما أن يكون ذلك لها لجوهرها أو يكون عارضا لها، فإن كان لجوهرها استحال أن تعلم ألبتة '، وإن كان عرضا لها فالعارض يعرض على الامر الموجود اللشيء. فيكون موجودا للنفس أن تعلم الأشياء لكن عرض لها أن جهلت بسبب، فيكون السبب إنما يتسبب للجهل لا للعلم. فإذا رفعنا الأسباب العارضة بقى لها الأمر الذي في ذاتها، ثم إذا كان الأمر الذي لها في ذاتها هو أن تعلم فكيف يجوز أن يعرض لها بسبب من الأسباب أن تصير لاتعلم وهي بسيطة روحانية لاتنفعل، بل يجوز أن يكون عندها العلم وتكون معرضة عنه مشغولة، إذا نبّهت علمت، وكان معنى التنبيه ردّها إلى ذاتها وإلى حال طبيعتها، فتصادف نفسها عالمة بكل شيء '.

١ ـ في تعليقة نسخة: أي من الذين قالوا إنّ النفس واحدة.

٢\_ في تعليقة نسخة: لأن الصفة الذاتية اللازمة متنعة الزوال.

٣ـ في تعليقة نسخة : اي الامر الطبيعي الموجود للشيء وهو كونه عالماً فيما نحن فيه . ٤- قال الفخر في ص٦٦ ٤ ج١ من المباحث المشرقية : «إن هذا باطل لأن الصورة العقلية

إما أن تكون حاضرة في النفس موجودة فيها بالفعل أو لاتكون. فإن كانت حاضرة بالفعل وجب أن يكون لها شعور بذلك الحضور إذ لامعنى للشعور إلا ذلك الحضور، وإن لم تكن حاضرة وإن لم تكن حاضرة بالفعل لم يكن ذلك ذاتياً لان الأمور الذاتية لاتكون مفارقة زائلة. وأما قولهم خلوها عن العلوم أمر ذاتي او عرضى. فنقول لسنا نقول إن النفوس تقتضى لا وجود العلم بل العلم لها ممكن الحصول فاذا لم يوجد السبب لم يكن حاصلاً ولكن ليس كل ما كان معدوماً كان واجب العدم وإلا لكان كل ممكن معدوم واجب العدم والا لكان كل ممكن معدوم واجب العدم او كل ممكن موجوداً (وإلا لما كان ممكن معدوماً.

وأما أصحاب التذكر فإنهم احتجوا وقالوا: إنه لو لم تكن النفس علمت وقتاً ما تجهله الآن وتطلبه لكانت إذا ظفرت به لم تعلم أنه المطلوب، كطالب العبد الآبق؛ وقد فرغنا عن ذكر هذا في موضع آخر وعن نقضه".

والذين كثّروا النفس، فقد احتجوا وقالوا: كيف بمكننا أن نقول: إن الأنفس كلها نقول: إن الأنفس كلها نفس الشهوانية "، أعنى التى ذكرناها في هذا الفصل، وليس له النفس المدركة الحاسة المميزة، فتكون لامحالة هذه النفس شيئا منفردا بذاته دون تلك النفس،

١\_موصولة.

٢- أي في المنطق وفي تعليقة نسخة: فال صدر المتالهين في الاسفار: «هذه شبهة مذكورة في أواثل كتب البزان مع حلّها، وهي ان كل قضبة لها موضوع ومحمول ونسبة بينهما فإذا كانت مظلوبة يجب ان لايكون المطلوب تصور الطرفين او تصور النسبة بينهما. بل المطلوب هو إيقاع تلك النسبة او انتزاعها أي الحكم بثبوتها أو لاثبوتها وإذا وقمت الفكرة وتادت إلى الإذعان بها أو بسلبها عرفنا أن المطلوب قد حصل فالمطلوب كان معلوماً من وجه التصور وإن كان مجهولاً من وجه التصديق لان أجزائها كانت متصورة معلومة وليست هي مطلوبة والذي منه مطلوب لم يكن قبل الاكتساب حاصلاً فلكل مطلوب علامة فإذا وجده الطالب عرف أنه مطلوب بتلك العلامة اتهيء ؟ كذا في باب التصور فإن المطلوب التصوري مجهول بالكنه والذاتيات ومعلوم بالوجه والعرض أو مجهول من حيث عرضي من العرضيات ومعلوم بعرضي آخر. الوب والنون اليك نص عبارة الاسفار (ص ٣٠٣ ج اط ١ = ص٤٩٢ ج ط٢): ٥ ... والذي منه مطلوب لم يكن قبل الاكتساب حاصل وكذا في باب التصور فإن الذي يكتسب منه مطلوب علامة فاذا وجده بالطلب والتفكر غير الذي هو حاصل قبل الطلب عرف أنه مطلوبه بتلك العلامة والطالب عرف أنه مطلوبه بتلك العلامة والطالب عرف أنه مطلوبه بتلك العلامة انتهى.

٣ في تعليقة نسخة: أي الغذائية فلاحس ولاغضب.

ثم نجد الحيوان وله هذه النفس الحساسة الغضبية، ولاتكون هناك النفس النطقية أصلا، فتكون هذه النفس البهيمية نفسا على حدة. فإذا اجتمعت هذه الأمور في الإنسان، علمنا أنه قد اجتمع فيه انفس متباينة مختلفة الذوات، قد يفارق بعضها بعضا، فلذلك تختص كل واحدة منها بموضع، فيكون للمميزة الدماغ، ويكون للغضبية الحيوانية القلب، ويكون للشهوانية الكبد.

فهذه هم المذاهب المشهورة في أمر النفس وليس يصح منها إلا المذهب الأخير عما عُدّ أوكا فلنبين صحته. ثم نُقبل على حلّ الشُبه التي أوردوها.

فنقول: قد بان بما ذكرناه أن الأفعال المتخالفة هي بقوى متخالفة وأن كل قوة من حيث هي فإنما هي كذلك أمن حيث يصدر عنها الفعل الأول الذي لها فتكون القوة الغضبية لاتنفعل من اللذات ولا الشهوانية من المؤذيات ولاتكون القوة المدركة متأثرة بما تتأثر عنه هاتان ولاشيء من هاتين من حيث هما قابل للصور المدركة متصور لها. فإذا كان هذا متقررا فنقول:

إنه يجب أن يكون لهذه القوى رباط يجمع كلها وتجتمع إليه، وتكون نسبته إلى هذه القوى نسبة الحس المشترك إلى الحواس التي هي الرواضع. فإنا نعلم يقينا أن هذه القوى يشغل بعضها بعضا، ويستعمل بعضها بعضا، وقد عرفت هذا فيما سلف. ولو لم يكن رباط يستعمل هذه

١\_ وهو أن النفس ذات وأحدة تفيض عنها هذه القوى.

٢\_ في تعليقة نسخة: أي متخالفة الأفعال.

فيشتغل ببعضها عن بعض فلا يستعمل ذلك البعض و لا يدبره، لما كان بعضها يمنع بعضاً عن فعله بوجه من الوجوه ولا يتصرف عنه. لان فعل قوة من القوى إذا لم يكن لها اتصال بقوة اخرى، لا يمنع القوة الأخرى عن فعلها إذا لم تكن الآلة مشتركة و لا المحل مشتركا و لا أمر يجمعهما غير ذلك مشتركا. ونحن نرى أن الإحساس يثير الشهوة، والقوة الشهوانية لا تنفعل عن المحسوس من حيث هو محسوس ، فإن انفعل لا من حيث هو محسوس لم يكن الانفعال الذي يكون لشهوة ذلك الحسوس، فيجب لا محالة أن يكون هو الذي يحس. وليس يجوز أن تكون القوتان القوتان القوتان القوتان الفعل ! إنا لما واحدة، فبين أن القوتين لشيء واحد، فلهذا يصدق أن نقول: إنا لما أحسنا اشتهينا، أو لما رأينا كذا غضبنا !.

وهذا الشيء الواحد الذي تجتمع فيه هذه القوى هو الشيء الذي يراه كلّ منا أنه ذاته، حتى يصدق أن نقول لما أحسسنا اشتهينا.

وهذا الشيء لايجوز أن يكون جسما:

أما أولا، فلأن الجسم بما هو جسم ليس يلزمه أن يكون مجمع هذه

١ ـ بل الحاس ينفعل عن المحسوس.

٢-قال الفخر في ص ٢٠٦ ج٢ من المباحث المشرقية في تقرير هذه الحجة: «إنّ هذه القوى تارة تكون متعاونة على الفعل وتارة تكون متدافعة. أما المعاونة فالانا نقول: متى احسسنا الشيء الفلاني اشتهينا أو غضبنا. وأما المدافعة فالانا إذا توجهنا إلى التفكر اختل الحس أو إلى الحس اختل الغضب أو الشهوة.

وإذا ثبت ذلك فنقول لولا وجود شىء مشترك لهذه القوى يكون كالمدبر لها باسرها لامتنع وجود المعاونة والمدافعة لأن فعل كل قوة إذا لم يكن له اتصال بالقوة الاخرى وليست الآلة مشتركة بل لكل واحد منها آلة مخصوصة وجب أن لا يحصل بينها هذه الممانعة والمعاونة».

القوى، وإلا كان كل جسم له ذلك، بل لامر به يصير كذلك، ويكون ذلك الأمر هو الجامع الأول، وهو كمال الجسم من حيث هو مجمع، وهو غير الجسم، فيكون إذن المجمع هو شيء غير جسم وهو النفس.

وأما ثانيا، فقد تبين أن من هذه القوى ماليس يجوز أن يكون جسمانيا مستقراً في جسم.

فإن تُشكك فقيل: إنه إن جاز أن تكون هذه القوى لشىء واحد، مع أنها لاتجتمع معا فيه، إذ بعضها لايحل الأجسام وبعضها يحلّها، فتكون مع افتراقها من غير أن تكون بصفة واحدة منسوبة إلى شيء واحد، فلم لايكون كذلك الآن وتكون كلها منسوبة إلى جسم أو جسماني.

فنقول لأن هذا الذى ليس بجسم، يجوز أن يكون منبع القوى فيفيض عنه بعضها في الآلة، وبعضها يختص بذاته، وكلها يؤدّى إليه نوعا من الأداء. واللواتى تكون في الآلة تجتمع في مبدأ يجمعها في الآلة ذلك المبدأ، وهو في فائض عن الغني عن الآلة كما نُبيّن حاله بعد في حل الشبه. وأما الجسم فلايمكن أن تكون هذه القوى كلها فائضة منه، فإن نسبة القوى إلى الجسم ليس على سبيل الفيضان، بل على سبيل القبول، والفيضان يجوز أن يكون على سبيل مفارقة الفيض عن المفيض والقبول لايجوز أن يكون على سبيل السبيل.

وأما ثالثا فإن هذا الجسم إما أن يكون جملة البدن، فيكون إذا نقص

١\_خبر «كان» في قوله: «فتكون مع افتراقها».

٧\_فاعل قوله: ايجمعها ١.

٣\_ اي ما في الآلة .

٤ مفارقة المفيض عن الفيض. كما في نسخة مصحّحة.

منه شيء لايكون مانشعر به انّا نحن الموجودا، وليس كـذلك، فإنى أكون أنا وإن لم أعرف أن لي يدا ورجلا أو عضوا من هذه الأعضاء، على ما سلف في مواضع أخرى، بل أظن أن هذه توابعي، وأعتقدُ أنها آلات لى استعملها في حاجات، لولا تلك الحاجات لما احتيج إليها، وأكون أنا أيضا أنا ولستُ هي.

ولنُعد إلى ماسلف ذكره منا فنقول:

لو خُلق إنسان دفعة واحدة، وخلق متباين الأطراف، ولم يبصر اطرافه، واتفق أن لم يمسها، ولاتماست، ولم يسمع صوتا، جَهلَ وجود جميع أعضائه، وعلم وجود إنيته شيئا واحدا مع جهل جميع ذلك. وليس المجهول بعينه هو المعلوم، وليست هذه الاعضاء لنا في الحقيقة إلا كالثياب التي صارت لدوام لزومها إيانا كاجزاء منا عندنا. وإذا تخيلنا أنفسنا لم نتخيلها عُراة، بل نتخيلها ذوات أجسام كاسية، والسبب فيه دوام الملازمة. إلا أنا قد اعتدنا في الثياب من التجريد والطرح ما لم نَعتَد في الأعضاء، فكان ظننا الاعضاء أجزاءً منا آكد من ظننا الثياب أجزاءً منا.

وأما إن لم يكن ذلك عصلة البدن، بل كان عضوا مخصوصا، فيكون ذلك العضو هو الشيء الذي اعتقده أنه لذاته أنا، أو يكون معنى ما اعتقده أنه أنا ليس هو ذلك العضو، وإن كان لابد له من العضو. فإن كان ذلك العضو وهو كونه قلبا أو دماغا أو شيئا آخر أو عدة اعضاء بهذه

الفي غير واحدة من النسخ: مانشعر نحن. وموجوداً خبر لايكون.

٢\_في آخر الفصل الأول من المقالة الأولى.

٣ في تعليقة نسخة: أي الجسم الذي يكون محل النفس.

الصفة هويتها أو هوية مجموعها هو الشيء الذي أشعر به أنّه أنا، فيجب أن يكون شعوري بأنا شعوري بذلك الشيء. فإن الشيء لا يجوز من جهة واحدة أن يكون مشعورا به وغير مشعور به، وليس الأمر كذلك، فإني إنما أعرف أن لي قلبا ودماغا بالإحساس والسماع والتجارب، لا لأني أعرف أنى أنا، فيكون إذن ليس ذلك العضو لنفسه الشيء الذي أشعر به أنه أنا بالذات، بل يكون بالعرض أنا، ويكون المقصود بما أعرف منى أنى أنا الذي أعنيه في قولى: أنا أحسست وعقلت وفعلت ، وجمعت هذه الأوصاف، شيئا آخر هو الذي أسميه أنا.

فإن قال هذا القائل: إنك ايضا لاتعرفه أنه نفس.

فاقول: إنى دائما أعرفه على المعنى الذى أسميه النفس'، وربما لا اعرف تسميته باسم النفس. فإذا فهمت ما أعنى بالنفس، فهمت أنه ذلك الشيء، وأنه المستعمل للآلات من المحركة والدراكة. وإنما لا أعرف مادمت لا أفهم معنى النفس، وليس كذلك حال قلب ولادماغ فإنى أفهم معنى النفس، وليس كذلك حال قلب ولادماغ فإنى أفهم معنى القلب والدماغ ولا أعلم ذلك، فإنى إذا عنيت بالنفس أنه الشيء الذى هو مبدأ هذه الحركات والإدراكات التي لى ومنتهاها في هذه الجملة عرفت أنه إما أن يكون بالحقيقة أنا أو يكون هو أنا مستعملا لهذا البدن، فكانى الآن لا أقدر أن أميز الشعور بأنا مفردا عن مخالطة الشعور بأنه مستعمل للبدن ومقارن للبدن. وأما أنه جسم أو ليس بجسم، فليس بجب عندى أن يكون جسما، ولايتخيل هو لي جسما من الإجسام

١- في تعليقة نسخة: وهو انه الشيء الذي هو مبدأ هذه الحركات والادراكات.
 ٢- في تعليقة نسخة: اي الشيء الذي هو مبدأ هذه الحركات والادراكات.

البتة، بل يتخيل لي وجوده فقط من غير جسمية. فيكون قد فهمتُه من جهة انه ليس بجسم، إذ لم افهم الجسمية، مع اني فهمته.

ثم إذا حققت فإنى كلما عرضت جسمية لهذا الشيء الذي هو مبدأ هذه الأفعال، لم يجز أن يكون ذلك الشيء جسما، فبالحرى أن يكون تمثله الأول في نفسسي أنه شيء مسخالف لهذه الظواهر وأن تُغلطني مقارنة الآلات ومشاهدتها وصدور الأفعال عنها، فأظن أنها كالأجزاء منى، وليس إذا غُلط في شيء وجب له حكم، بل الحكم لما يلزم أن يعقل. وليس إذا كنت طالبا لوجوده ولكونه غير جسم فقد كنت جاهلا بهذا جهلا مطلقا، بل كنت غافلا عنه. وكثيرا مايكون العلم بالشيء قريبا، فيغفل عنه، ويصير في حد المجهول، ويُطلب من موضع أبعد. وربما كان العلم القريب جاريا مجرى التنبيه، وكان مع خفة المؤونة فيه كالمذهوب عنه، فلاترجع الفطنة إلى طريقه لضعف الفهم، فيحتاج ان يؤخذ فيه ماخذ بعيد.

فبين من هذا أن لهذه القوى مجمعا هو الذي تُؤدّى كلها إليه، وأنه غير جسم وإن كان مشاركا للجسم أو غير مشارك .

وإذ قد بينا صحة هذا الراي فيجب أن نحل الشبه المذكورة.

أما الشبهة الأولى، فنقول: إنه ليس يجب إذا كانت النفس واحدة الذات أن لاتفيض عنها في اعضاء مختلفة قوى مختلفة، بل من الجائز أن يكون أول مايفيض عنها في البزر والمنى قوة الإنشاء، فتُنشئ اعضاءً على

١ ـ فرضت، نسخة.

٢\_ اغلطه أي أوقعه في الغلط .

٣ اي وجود ذلك المبدأ.

حسب موافقة أفعال تلك القوة، ويستعدّ كلّ عضو لقبول قوة خاصة لتفيض عنه، ولولا ذلك لكان خلق البدن معطلا لها.

واما من تشكك فجعل النفس عالمة لذاتها فهو فاسد، فإنه ليس يجب إذا كان جوهر النفس خاليا بذاته عن العلم أن يستحيل له وجود العلم. فإنه فرق بين أن يقال: إن جوهر الشيء باعتبار ذاته لايقتضى العلم، وبين أن يقال: إن جوهره بذلك الاعتبار يقتضى أن لايعلم، فإن لزوم الجهل مع كل واحد من القولين مختلف.

فإنا إذا سلمنا أن النفس بجوهرها جاهلة، فإنما نعنى أن جوهرها إذا انفرد ولم يتصل به سبب من خارج لزمه الجهل، بشرط الانفراد مع شرط الجوهر، لابشرط الجوهر وحده. ولسنا نعنى بهذا أن جوهرها جوهر لايعرى عن الجهل.

وإن لم نسلم، بل قلنا: إن ذلك المر عارض لها، فليس يجب أن يكون مثل هذا العارض واردا على الأمر الطبيعي، فإنه ليس إذا قلنا: إن الخشبة خالية عن صورة السريرية، وأن ذلك الخلو ليس لجوهرها، بل أمر عارض لها جائز الزوال، كان هذا القول كانا نقول؛ يجب أن يكون قد كانت فيه صورة السريرة فانفسخت.

من المحال أيضا ما قاله المتشكك من ارتداد الشيء اللي ذاته، فإن

١ ـ فإنا وإن سلمنا، نسخة.

٢\_ أي كون النفس بجو هر ها جاهلة.

٣\_بجوهرها، نسخة .

٤\_ كانك تقول يجب، نسخة.

٥\_ثم انفسخت، نسخة.

٦- أي النفس.

الشىء لايغيب البتة عن ذاته، بل ربما قبل إنه قد يغيب عن افعال تختص بذاته، وتتم بذاته وحدها، وإنما يسوسع فيقال هذا، لأن هذه الأفعال لاتكون موجودة أصلا، وأما ذاته فكيف تكون غير موجودة لنفسها وبالحقيقة، فإن افعاله لايجوز أن يقال فيها إنه يغيب عنها لأن الغائب هو موجود في نفسه غير موجود للشيء، وهذه الأفعال ليست موجودة أصلا إلا وقت ما يوجدها فلا يكون غائبا عنها، وأما ذات الشيء فنه ولا يرجع إليه.

وأما أصحاب التذكر فقد نقض احتجاجهم في الصناعة الآلية'.

وأما حجة هؤلاء الذين يجزّئون النفس فقد أُخذ فيها مقدمات باطلة، من ذلك قولهم: إنه توجد النفس النباتية مفارقة للحساسة، فيجب أن يكون في الإنسان شيء آخر غيره. فإن هذه المقدمة سوفسطائية.

وذلك لان المفارقة تتوهم على وجوه، والتي يحتاج إليها هاهنا وجهان: أحدهما أنه قد تتوهم لها مفارقة، كما لللون عن البياض وللحيوان

الحدهم اله قد تتوهم له مفارقه ، كما لللون عن البياض وللحيوان عن الإنسان إذ توجد هذه الطبيعة في غير البياض وتلك في غير الإنسان بأن يقارن كل فصلا آخر .

وقد تتوهم مفارقة، كما للحلاوة المقارنة للبياض في جسم. فإنها قد توجد مفارقة له، فتكون الحلاوة والبياض قوتين مختلفتين لايج معهما

ا ـ قوله قـ لأس سرّه: «في الصناعـة الآلية» يعنى بهـا المنطق. وفي بعض النسخ حرقت الآلية بالآلهية. قال ـ قدّس سرّه ـ في الفصل العاشر من رابعة برهان الشفاء و هو آخر كتاب البرهان: «وإن كنا نعلم ثم نسينا ، متى كنا نعلم وفي اى وقت نسينا وليس يجوز أن نعلمها ونحن اطفال وننساها بعد الاستكمال ثم نتذكرها بعد مدّة اخرى عند الاستكمال ... » فراجع .

٢\_ اى كل من اللون والحيوان .

شيء واحد'. وأليق المفارقات بالنفس النباتية للنفس الحساسة هو القسم الأول، وذلك لأن النفس النباتية الموجودة في النخلة لاتشارك القوة النامية الموجودة في الإنسان البئة في النوع'، فإن تلك القوة اليست بحيث تصلح لأن تقارن النفس الحيوانية البتة، ولا القوة النامية التي في الحيوان تصلح لأن تقارن النفس النخلية، ولكن يجمعهما معنى واحدا وهو أن كل واحدة منهما تغذي وتنمي وتولّد وإن كانت تنفصل عنه بعد ذلك بفصل مقوم منوع، لابعرض فقط. والمعنى الموجود فيهما جميعا هو جنس القوة النباتية التي للإنسان، ويفارق على جهة مايفارق المعنى الجنسي.

ونحن لاغنع أن يوجد جنس هذه القوى لأشياء أخرى، وليس فى ذلك أنه يجب أن لاتجتمع هذه القوى فى الإنسان لنفس واحدة، بل ليس يجب من ذلك أن لاتكون الطبيعة النامية الموجودة فى الحيوان مقولة على النفس الحيوانية التى له حتى تكون نفسه الحيوانية هى تلك القوة، كما أن الإنسان ليس شيئا غير حصته فى جنس الحيوانية. وهذا شىء قد تحقق لك فى المنطق، فهذا ليس يوجب أن تكون النفس النباتية التى فى الإنسان غير النفس الحيوانية، فضلا عن أن تكونا قوتى نفس واحدة، فليس إذن النباتية التى فى الإنسان عير النع فى الإنسان ".

١- اي معني واحد جنسي. وفي نسخة مصحّحة: الايجمعهما شيء واليق....؟

<sup>2</sup>\_ بل في الجنس.

٣\_ أي التي في النخلة .

٤- أي جنسي .

٥ بل تكون مفارقة بجنسها.

واحتجاجهم غير منتفع به إذا كانت القوة لاتفارق بنوعيتها، بل بجنسيتها، وهما مختلفان. ومع ذلك فلنضع القوة النبائية في الحيوان مخالفة للقوة الحيوانية فيه، كأن كل واحدة منهما نوع محصل منفرد بنفسه، وليس احدهما الآخر، ولامقولا عليه، فما في ذلك ما يمنع أن تكون القوتان جميعا في الحيوان النفس الحيوان، كما أنه ليس إذا وجدت الرطوبة في غير الهواء، وليست مقارنة للحرارة، يجب من ذلك أن لاتكون الرطوبة والحرارة في الهواء لصورة واحدة أو لمادة واحدة، وليس إذا كانت حرارة توجد غير صادرة عن الحركة، بل عن حرارة اخرى، يجب من ذلك أن الحرارة في موضع آخر ليست تابعة للحرارة أله كانه الحرارة أله عن الحركة المست تابعة اللحركة.

ونقول: ليس يمتنع أن تكون هذه القوى متغايرة بالنوع أيضا، وتنسب إلى ذات واحدة هي فيها. فأما كيفية تصور هذا فهو أن الأجسام العنصرية من المناطقة عنها المختَّ في هَدم

١ ـ في تعليقة نسخة: اي تكون نفس الحيوان اصلاً والقوة الحيوانية والنباتية تابعتان لها.

٢-قوله قدس سره: (إن الأجسام العنصرية) هذا أصل قويم وأساس رصين في البحث عن اعتدال المزاج وفيضان النفس والمعارف عليها بحسبه ومنه تستفاد كثير من المسائل الحكمية المتقنة، منها احكام النفوس المكتفية كعلم الإمام واخباره عن المغيبات مثلاً، ومنها البحث عن التضاد كما عنون في الفصلين الرابع والخامس من الموقف الثامن من الهيات الاسفار من أنه لولا التضاد ماصح حدوث الحادثات، وأنه لولا التضاد لما صح الكون والفساد، وأنه لولا التضاد ما صح دوام الفيض من المبدأ الجواد (ص١٦٦ ـ ١١٨ ـ ٢٠٩ .

ثم تجد البحث عن المضادة الاولى في سادس الثالثة من الهيآت هذا الكتاب، أعنى الشفاء، ايضاً مايجديك في البحث عن التضاد، وتفصيل البحث عن ذلك يطلب في رسالتنا في التضاد.

طرَف من التضاد و رده إلى التوسط الذى لاضد له جعلت تضرب إلى شبه بالاجسام السماوية، فتستحق بذلك قبول قوة مُحيية من الجوهر المفارق المدبر.

ثم إذا ازدادت قربا من التوسط ازدادت قبول حياة حتى تبلغ الغاية التى لايمكن أن يكون أقرب منها إلى التوسط، ولا أهدم منها للطرفين المتضادين، فتقبل جوهرا مقارب الشبه من وجه ما للجوهر المفارق كما للجواهر السماوية، فيكون حينئذ ما كان يحدث في غيره من المفارق يحدث في من نفس هذا الجوهر المقبول المتصل به الجوهر.

ومشال هذا في الطبيعيات: لنتوهم مكان الجوهر المفارق نارا أو شمسا، ومكان البدن جرما يتاثر عن النار وليكن كرة ما'، وليكن مكان النفس النباتية تسخينها إياها، ومكان النفس الحيوانية إنارتها فيها، ومكان النفس الإنسانية اشتعالها فيها نارا.

فنقول: إن ذلك الجرم المتاثر كالكرة ، إن كان ليس وضعه من ذلك المؤثر فيه وضعا يقبل الاشتعال منه نارا ولا إضائة وإنارة، ولكن وضعا يقبل تسخينه، ومع يقبل تسخينه لم يقبل تسخينه، فإن كان وضعه وضعا يقبل تسخينه، ومع ذلك هو مكشوف له أو مستشف أو على نسبة إليه يستنير بها عنه استنارة قوية، فإنه يتسخّن عنه ويستضىء معا، ويكون الضوء الواقع فيه منه هو مبدأ أيضا مع ذلك المفارق لتسخّنه، فإن الشمس إنما تسخن بالشعاع، ثم إن كان الاستعداد أشد وهناك ما من شأنه أن يشتعل عن المؤثر الذي من

<sup>--</sup>ثم في عدة مواضع من تمهيد القواعد لصائن الدين على بن تركة يبحث عن الاعتدال المذكور في معرفة الانسان الكامل نافعة جداً فواجع.

شأنه أن يحرق بقوته أو شعاعه اشتعل فحدثت الشعلة جرما شبيها بالمفارق من وجه، وتكون تلك الشعلة أيضا مع المفارق علة للتنوير والتسخين معا حتى لوبقيت وحدها لاستتم أمر التنوير والتسخين، ومع هذا فقد كان يمكن أن يوجد التسخين وحده، أو التسخين والتنوير وحدهما، ولم يكن المتاخر منهما مبدأ يفيض عنه المتقدم ، وكان إذا اجتمعت الجملة يصير حينئذ كل ما فرض متاخرا مبدأ أيضا للمتقدم وفائضا عنه المتقدم.

فهكذا فليتصور الحال في القوى النفسانية وسيأتي في بعض الفنون المتاخرة ما نشرح صورة الأمر في هذا حيث نتكلم في تولد الحيوان.

ا - في تعليقة نسخة: أي إذا كان وحده لا يكون فيه المتقدم والمتاخر حتى يقال الله المتاخر
 يفيض عنه المتقدم.

٢- قوله قدس سره: «وكان اذا اجتمعت الجملة ... »، اقول النبات والقوة النباتية متقدمة على الحيوانية وهي على الانسانية فكل واحدة منهما لاتكون علة انشائية للمتقدمة منها اذا لوحظت بحسب نوعيتها وكذلك للمتاخرة عنها، واما اذا اجتمعت كالنفس الانسانية مثلاً كانت المتاخرة علة منشئة للمتقدمة منها وذلك لان النفس النطقية إذا وجدت كانت ماقبلها من النباتية والحيوانية منشأة معها بوجودها الجمعى الاحدى. فافهم. ٥- ١٣٦٣/٣/٥ هـ. ش.

### الفصل الثامن

## في بيان الآلات التي للنفس

فبالحرى أن نتكلم الآن في الآلات للنفس، فنقول:

إنه قد أفرط الناس في أمر الأعضاء التي تتعلق بها القوة الرئيسة من النفس إفراطا في جنبتي اللجاج، وركنوا إلى تعسف كثير وتعصب شديد مال إليه كل واحد من الفريقين حنى خرج من الحق.

وأكثرهم غلطا من جعل النفس ذاتا واحدة وقبضى مع ذلك أن الاعضاء الرئيسة كثيرة، فإنه لما خالف فيه الفلاسفة القائلة بتكثر اجزاء النفس، ووافق من قال بوحدانيتها، لم يعلم أنه يلزمه أن يجعل العضو الرئيس واحدا، وهو الذي يكون به اوّل تعلق النفس. وأما المكثّرون الإجزاء النفس فما عليهم أن يجعلوا لكل جزء منه معدنا مخصوصا ومركزاً مفرداً.

فنقول اولا: إن القوى النفسانية البدنية مطيتها الاولى جسم لطيف نافذ في المنافذ روحاني، وإنّ ذلك الجسم هو الروح، وإنه لولا ان قوى النفس المتعلقة بالجسم تنفذ محمولة في جسم لما كان سدّ المسالك حابسا لنفوذ القوى الحركة والحساسة والمتخيلة أيضا، وهو حابس ظاهر الحبس عند من جرّب التجارب الطبية، وهذا الجسم نسبته إلى لطافة الأخلاط وبخاريتها نسبة الأعضاء إلى كثافة الأخلاط، وله مزاج مخصوص، ومزاجه يتغير أيضاً بحسب الحاجة إلى اختلاف يقع فيه ليصير به حاملا لقوى مختلفة، فإنه ليس يصلح المزاج الذي منه يغضب للمزاج الذي معه يشتهي أو يحس، ولا المزاج الذي يصلح للروح الباصر هو بعينه الذي يصلح للروح الحرك. ولو كان المزاج واحدا لكانت القوى المستقرة في الروح واحدة وافعالها واحدة، فإذا كانت النفس واحدة. فيجب أن يكون لها أول تعلق بالبدن، ومن هناك تدبّره وتنميه، وأن يكون ذلك بتوسط هذا الروح، ويكون أول ما تفعل النفس، تفعل العضو الذي بوساطته تنبعث قواه في سائر الأعضاء بتوسط هذا الروح، وأن يكون ذلك العيضو أول متكوّن من الأعضاء وأول معدن لتولد الرُّوح. وهذا هو القلب ٌ، يدل على ذلك ما حققه التشريح المتقن، وسنزيد هذا المعنى شرحا في الفن الذي في الحيوان.

فييجب أن يكون أول تعلق النفس بالقلب، وليس يجوز أن تتعلق بالقلب ثم بالدماغ، فإنها إذا تعلقت باول عضو صار البدن نفسانيا، وأما

۱- في تعليقة نسخة: اي الروح تحصل من لطافة الاخلاط كما أن الاعضاء تحصل من كثافة الإخلاط.

٢-قال الآملى فر شرح القانون: اختلفوا فى اول مايتكون من الاعضاء، فذهب القدماء من الأطباء إلى أنه فقرات الظهر لائها أساس البدن. وذهب بقراط إلى أنه الدماغ. وقال محمدين زكريا إنه الكبد. وقال الشيخ هو السرة اذمنها ياتى غذاء الجنين ولو لاها لم يتحقق شىء من الاعضاء. وهذا ضعيف لجواز أن يكون تكوّن العصب مقدماً عليها لكن ظهوره حساً وقامه يكون مؤخراً.»

الثانى فإنما تفعل لامحالة بتوسط هذا الأول. فالنفس تحيى الحيوان بالقلب، لكن يجوز أن تكون قوى الافعال الاخرى تفيض من القلب إلى الاعضاء الاخرى، لان الفيض يجب أن يكون صادرا من أول متعلق به، فيكون الدماغ هو الذى يتم فيه مزاج الروح الذى يصلح لان يكون حاملا لقوى الحس والحركة إلى الأعضاء حملا يصلح معه أن تصدر عنها أفعالها. وكذلك حال الكبد بالقياس إلى قوى التغذية، ولكن يكون القلب هو المبذأ الأول الذى أول تعلقه به ومنه ينفذ إلى غيره ويكون الفعل في اعضاء أخرى. كما أن مبذأ الحس عند مخالفي هذا القول إنما هو في الدماغ، لكن أفعال الحس لاتكون به وفيه، بل في اعضاء الحرى كالجلد وكالعين وكالاذن.

وليس يجب من ذلك أن لا يكون الدماغ مبدأ، لذلك أيضاً لجواز أن يكون القلب مبدأ لقوى التغذية ولكن أفعالها في الكبد، ولقوى التخيل والتذكر والتصور ولكن أفعالها في الدماغ، بل ينبغي أن يكون المبدأ للقوى المختلفة غير صالح لأن يصدر عن معدنها جميع أفعالها، بل يجب أن تتفرع في آلات مختلفة تتخلق بعد ذلك العضو تخلقا وتفيض من ذلك العضو إليها قوة ملائمة لمزاج ذلك الفرع واستعداده، على ما ستقف عليه في ذكر الحيوان، حتى لا يكون على العضو الذي هو المبدأ شقل.

ولذلك خلقت العصب للدماغ والأوردة للكبد، كان الدماغ والكبد مبدأين أولين للحس والحركة والتغذية أو كانا مبدأين ثانيين. وإذا فاض من القلب قوة التكوين والتخليق إلى الدماغ فيكون الدماغ؛ فلاكثير باس بان يكون الدماغ يرسل من نفسه آلة يستمد بها الحس والحركة من القلب،

أو يكون القلب ينفذ إليه' الآلة التي بتوسطها ينفذ اليه' الحس والحركة. فلايجب أن يقع من المضايقة في أمر خلقة العصب أن مبدأها من القلب أو من الدماغ ما هو ذا يقع، بل نسلم أنه من الدماغ ويستمد من القلب، كما أن الكبد يُرسل إلى المعدة ما يستمد منها فيه ولها أيضا عروق تمد غيرها بها. فليس يجب أن يكون العضو الذي هو مبـدا قوة فيه" أيضًا أول افعال تلك القوة، وأن يكون ألة لأفعال تلك القوة، بإ. يجوز أن تكون الآلة خلقت للاستمداد من شيء آخر ، وأن يكون إنما يستمد بعد تخلِّقها°، حتى يكون الدماغ أول ما يخلق لم يكن مبدأ للحس والحركة بالفعل، بل مستعدا لان يصير مبدأ مَّا للاعضاء التي بعده إذا استمد من غيره بعد أن تتخلق آلة الاستمداد من غيره له، فلما تخلق منه عصب ذاهب إلى القلب استمد الحس والحركية منه "حسنذ. ويمكن أن يكوّن مع تخلق هذا المُنفذ بلا تاخــر فــلاتـكون في نفــوذه عنه^ إلى القلب حجة أيضا ولاشبه حجة، بل كما يخلق الدماغ يخلق معه من مادته شيء نافذ إلى القلب غريب عن القلب استمد منه الحس والحركة. على أن نبات هذا العصب من الدماغ ومصيره منه إلى القلب ليس شيئا يظهر الظهور الذي يظنّه مدّعي نبات العصب الذي بين الدماغ والقلب من الدماغ إلى القلب لا من القلب إلى الدماغ، على ما

١- أي إلى الدماغ.

٢\_أى بتوسط تلك الآلة ينفذ إلى الدماغ.

٣و ٤- اى العضو .

٥\_أى بعد تخلف الآلة.

٦- أي استمد الدماغ الحس والحركة من القلب.

٧و ٨\_ أى الدماغ .

سنوضحه في محلّه من كلامنا في طبائع الحيوان ونطول الكلام فيه طولا يشفى وبقنع .

ومع ذلك فلنعد إلى معاملة اخرى، فنقول:

إنه ليس بمستحيل أن يكون مبدأ وجود قوة هو في عضو، فينفذ من ذلك العضو إلى عضو آخر، وهناك يتم القوة ويستكمل، ثم تنعطف إلى هذا العضو الأول فيرفده'. فإن الغذاء إنما يصير إلى الكبد من المعدة، ثم إذ صار هنالك على نحو ماعاد فغذا المعدة في عروق تنبعث عن الطحال والأجوف وتنبث في المعدة، فلاضير أن يكون مبدأ القوة تنبعث من القلب مثلا ولاتكون القوة في القلب كاملة تامة ثم إنها تفيد القلب إذا استكملت في عضو آخر ". وهكذا حال الحس المشترك، فإن مبدأ القوة الحساسة الجزئية منها، ثم إنها تعود إليه بالفائدة.

على أن حس القلب نفسه \_وخصوصا اللمس\_ أعظم من حس الدماغ نفسه، ولذلك أوجاعه لاتحتمل، وعلى أنه ليس بممتنع في القوى أن تصير أقوى وأشد في غير مبادئها لمصادفة مواد تجعلها بتلك الحال.

١\_ الرفد الإعطاء والإعانة.

٢ ـ هو عرق نابت من حدابة الكبد.

٣- أي الروح الحيواني .

٤- قال حكيم على فى شرح القانون: التكون اى تكون الروح انما هو فى القلب فقط وهذا الروح الحيوانى يقوم بالافعال كلها إلا أنه لفرط حرارته ولطافته يخاف عليه من التحلل فى الحركات والانفعالات فالقسط الذى يقوم بالحس والحركة يستفيد من برد مزاج الدماغ اعتدالاً يليق بهما. والقسط الذى يقوم بالتغذية يستفيد من رطوبة مزاج الكبد اعتدالاً يليق بها.

٥ اى الدماغ او الكبد.

ويشبه ان تكون قـوة أطراف الأوتار على الجـذب أشـد من قـوة أوائلها التي تلى العصب.

فالقلب مبدأ أول تفيض منه إلى الدماغ قوى: فبعضها تتم أفعالها في الدماغ وأجزائه كالتخيل والتصور وغير ذلك. وبعضها تفيض من الدماغ إلى أعضاء خارجة عنه كما تفيض إلى الحدقة وإلى العضل الحركة، وتفيض من القلب إلى الكبد قوة التغذية. ثم تفيض من الكبد بتوسط العروق في جميع البدن وتغذو القلب أيضا، فتكون القوة مبدؤها من الكبد.

وأما القوى الدماغية:

Y\_اي المادة الغذائية.

فإن البصر يتم بالرطوبة الجليدية التي هي كالماء الصافي، فتقبل صور المبصرات وتؤديها إلى الروح الباصر، ويكون تمام الإبصار عند ملتقى العصبة الجوفة، على ما علم من تشريحه وتعريف حاله.

وأما الشم فبزائدتين من مقدم الدماغ كحلمتي الثدي.

وأما الذوق فباعصاب دماغية تأتى اللسان والحنك وتؤتيهما قوة الحس والحركة .

واما السمع فبأعصاب دماغية أيضا تاتي الصماخ فتغشى السطح المحيط .

١-قال الأملى فى شرح القانون: ذهب قوم إلى ان منبت العروق كلها من ناحية العينين والحاجبين ثم ينحلر يمنة ويسرة، وقيل اصل الجميع عرقان يبتدآن من البطن، وقيل أصلها ادبعة أزواج من الدماغ. ولم يذهب إلى شيء من ذلك احد من المسرحين. وقال المعلم الاول: المقلب هو مبدأ الاعصاب والشرائين والاوردة بناء على أن النفس واحدة وأول تعلقها بالقلب فيكون القلب مبدأ الجميع.

وأما اللمس فبأعصاب دماغية ونخاعية تنتشر في البدن كله.

واكثر عصب الحس من مقدم الدماغ، لأن مقدم الدماغ آلين، واللين انفع في الحس، ومقدم الدماغ كما يتادى إلى خلف وإلى النخاع فيصير أصلب ليتدرّج إلى النخاع الذى يجب أن تُعين دقّت الصلابة. وأكثر عصب الحركة التى من الدماغ إنما ينبت من مؤخر الدماغ، لأنه اصلب، والصلابة أنفع في الحركة واعون عليها. والعصب التى للحركة في اكثر الأمر تتولد منها العضل، فإذا جاوزت العضل حدث منها ومن الرباطات الأوتار ، واكثر اتصال أطرافها بالعظام وقد تتصل في مواضع بغير العظام، وقد تتصل العضلة نفسها بالعضو الحرك من غير توسط وتر. والنخاع كجزء من الدماغ ينفذ في ثقب الفقارات، لثلا يبعد ما يتولد من العصب من الاعضاء، بل يتولد منها العصب مرسلة بالقرب إلى الموضع المحتاج كونها به.

وأما القوة المصورة للمسلم المشترك فهما من مقدم الدماغ في روح يملا ذلك التجويف، وإنما كنانا هناك ليطلاً على الحواس التي أكشرها إنما تنبعث من مقدم الدماغ، فبقى الذكرو الفكر في التجويفين الآخرين،

 <sup>-</sup> في تعليقة نسخة: الرباط هي اجسام شبيهة بالعصب في البياض واللانة تاتي من العظم الى العظم توصل بين طرقى عظم المفاصل كرباطات الزندين أو بين اعضاء آخر
 كالرباط الذي يربط العصب بالليف وقد يخص هذا باسم العقب وليس لشيء من الروابط حس لثلا يتاذي بكثرة مايلزم من الحركة.

والاوتار هي أجسام تنبت من اطراف اللحم اي العضل شبيهة بالعصب فسلاقي الاعضاء المتحركة فتارة تجذبها بانجذابها وتارة ترخيها بارخائها.

۲\_ای الخیال.

٣\_اطل عليه: اشرف.

لكن الذكر قد تاخر موضعه ليكون مكان الروح المفكّرة متوسطا بين خزانة الصورة وخزانة المعنى، وتكون مسافته بينهما واحدة.

والوهم مستول على الدماغ كله وسلطانه في الوسط".

واخلق بان يتشكك فيقول: كيف ترتسم صورة جبل بل صورة العالم في الآلة اليسيرة التي تحمل القوة المصورة؟

فنقول له: إن الإحاطة بانقسام الأجسام إلى غير نهاية تكفى مؤونة هذا التشكك، فإنه كما يرتسم العالم فى مرآة صغيرة وفى الحدقة بان ينقسم مايرتسم فيه بحذاء اقسامه، إذ الجسم الصغير ينقسم بحسب قسمة الكبير عددا وشكلا، وإن كان يخالف القسم القسم فى المقدار، فكذلك حال ارتسام الصور الخيالية فى موادها. ثم تكون نسبة مايرتسم فيه الصورة الخيالية بعضها إلى بعض فى عظم مايرتسم فيه وصغر ما ترتسم فيه، نسبة الشيئين من خارج فى عظمهما وصغرهما مع مراعاة التشابه فى المعد".

واما قوة الغضب ومايتعلق بها فلم تحتج إلى عضو غير المبدائ، لأن فعلها فعل واحد ويلائم المزاج الشديد الحر وتحتاج إليه، وليس تاثير المتفق منه أحيانا تاثير المتصل من الفكرة والحركة حتى يخاف أن يشتعل اشتعالا مفرطا، وذلك لأنه مما يعرض أحيانا، ذلك "كاللازم. ومثل الفهم

١ ـ اي المتصرفة.

 <sup>-</sup> في تعليقة نسخة: أي الجزء المؤخر من البطن الاوسط والجزء المقدم من البطن الاوسط
 محل المتصرفة.

۳\_ای فی المقدار .

٤\_وهو القلب.

٥ ـ ذانك، نسخة.

والفكرة ومايشبه هما مما يحتاج إلى ثبات وإلى قبول. ويجب أن يكون العضو المعدّ لهما أرطب وأبرد، وهو الدماغ، لئلا يشتعل الحار الغريزي اشتعالا شديدا، وليقاوم الالتهاب الكائن بالحركة.

ولما كانت التغذية مما يجب أن يكون بعضو عديم الحس حتى يمتلئ من الغذاء ويفرغ منه، فلايوجعه ذلك، ولايتالم كثيرا بما ينفذ فيه ومنه وإليه، وأن يكون أرطب جدا كيما يحفظ الحار القوى بالمعادلة والمقاومة، فجعل ذلك العضو الكبد وجعل قوة التوليد في عضو آخر شديد الحس ليُعين على الدعاء إلى الجسماع بالشبّق، وإلا لم يكن بتكلف ذلك لو لم يكن فيه للذة وإليه شبق، إذ لاحاجة إليه في بقاء الشخص. واللذة تتعلق بعضو حساس فجعل له الانثيان وأعينتا بآلات أخرى بعضها لجذب المادة وبعضها لدفعها، كما يأتيك ذكره حيث نتكلم في الحيوان.

هذا آخر كتاب النفس وهو الفن السادس من الطبيعيات.

١- فى تعليقة نسخة: قوله: «ويجب ان يكون» ظنّى ان الواو من إلحاق النساخ و «يجب»
 خبر لقوله: «ومثل الفهم والفكرة». ولكن فى تعليقة اخرى جُعل قوله: «عا يحتاج»
 خبراً. وفى نسخة مصحّحة عندنا «فيجب» مكان «ويجب».

٢\_ الشَّبْق بالتحريك شدة الميل إلى الجماع.

٣ في تعليقة نسخة: بل الحاجة اليه في بقاء النوع.

## فهرس الموضوعات

## الفن السادس من الطبيعيات

المقالة الأولس

|             | <b>0</b> •                                                   |
|-------------|--------------------------------------------------------------|
| ١٣          | لفصل الأول: في إثبات النفس وتحديدها من حيث هي نفس            |
| ۲۸          | لغصل الثاني: في ذكر ماقاله القدماء في النفس وجوهرها ونقضه    |
| <b>[1</b> ] | لقصل الثالث: في أنَّ النفس داخلة في مقولة الجوهر             |
| EV          | لفصل الرابع: في تبيين أنَّ اختلاف أفاعيل النفس لاختلاف قواها |
| O <b>£</b>  | الفصل الخامس: في تعديد قوى النفس على سبيل التصنيف            |
|             | المقالة الثانية                                              |
| / <b>r</b>  | لفصل الأول: في تحقيق القوى المنسوبة إلى النفس النباتية .     |
| ۸۱          | الغصل المئاني : في تحقيق أصناف الإدراكات التي لنا            |
| ١٣          | الفصل الثالث: في الحاسة اللمسية                              |
| ١٠٦         | لفصل الرابع : في الذوق والشم                                 |
| 110         | الفصل الخامس: في حاسة السمع                                  |
|             |                                                              |

المقالة الثالثة

الغصل الأول: في الضوء والشفيف واللون

| جسم          | لقصل الشانى: فى مذاهب وشكوك فى امر النور والنشسعاع وفى ان النور ليس ب      |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------|
| ۱۳٤          | بل هو كيفية تحدث فيه                                                       |
| اللون        | الفصل الشالث: في تمام مناقضة المذاهب المبطلة لأن بكون النور شيشا غيسر      |
| 131          | الظاهر وكلام في الشفاف واللامع                                             |
| ۱۵۱          | لفصل الرابع: في تامل مذاهب قيلت في الالوان وحدوثها                         |
| سب           | الفيصل الخيامس: في اخستلاف المذاهب في الرؤية وإبطال المذاهب الفياميدة بحد  |
| ۳۲           | الأمور أتفسها                                                              |
| ۸٠.          | لفصل السادس: في إبطال مذاهبهم من الأشياء المقولة في مذاهبهم                |
| إلها         | لفصل السبابع: في حلَّ الشُّب التي اوردوها وفي اتمام القول في المسصرات التي |
| 147          | اوضاع مختلفة من مُشفَات ومن صقيلات                                         |
| f+A          | لفصل الثامن: في سبب رؤية الشيء الواحد كشيّين                               |
|              | المقالة الرابعة                                                            |
| <b>(†V</b>   | الفصل الأول: فيه قول كلي على الحواس الباطنة التي للحيوان                   |
| YY           | في اثبات الحس المشترك                                                      |
| /Y4          | في اثبات الخيال                                                            |
| r <b>† •</b> | في اثبات القوة المتصرفة                                                    |
| / <b>* ·</b> | في اثبات الواهمة                                                           |
| rro          | الفصل الثاني: في أفعال القوة المصورة والمفكّرة من هذه الحواس الباطنة       |
| 184          | في النوم واليقظة                                                           |
| ۲ <b>۰۰</b>  | سبب تنويم الأفكار                                                          |
| نسوي         | الفيصل الشالث: في أضعال القوى المتبذكيرة والوهميية وفي أن أفعيال هذه ال    |
| IOY.         | كلها بآلات جسمانية                                                         |
| 100          | الغرق بين الذكر والتذكر                                                    |
| / <b>TY</b>  | لفصل الرابع: في أحوال القوى الحركة وضرب من النبوة المتعلقة بها             |
| (V)          | كلاء ساء حداً في عال النفوس                                                |

## المقالة الحنامسة

| ي النظر                                 | الصصل الأول: في خبواص الأقبعيال والأنفيعيالات التي للإنسيان وبييان فو     |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| *************************************** | والعمل للنفس الانسانية .                                                  |
| <b>YAA</b>                              | الفصل الثاني: في اثبات ان قوام النفس الناطقة غير منطبع في مادة جسمانية    |
| <b>YAA</b>                              | البرهان الاول على تجرد التفس الناطقة                                      |
| Y9£                                     | البرحان الثانى على تجرد النفس الناطقة                                     |
| Y 4 £                                   | البرهان الثالث على تجرد النفس الناطقة                                     |
| Y 90.                                   | البرحان الرابع على تجرد النفس الناطقة                                     |
| 797                                     | البرهان الخامس على تجرد النفس الناطقة                                     |
| Y47                                     | البرهان السادس على تجرد النفس الناطقة                                     |
| Y 4 4                                   | البرهان السابع على تجرد النفس الناطقة                                     |
| ۳٠٠                                     | البرهان الثامن على تجرد النفس الناطقة                                     |
| نسانية                                  | الغصل الشالث: يشتمل على مسالتين: إحداهما كيفية انتفاع النفس الإ           |
| ۳۰٤                                     | بالحواس؛ والثانية إثبات حدوثها                                            |
| T17                                     | الفصل الرامع: في أن الانفس الانسانية لانفسد ولاتتناسخ.                    |
| 441                                     | الفصل الخامس: في العقل الفعال في انفسنا والعقل المنفعل عن انفسنا.         |
| ****                                    | العقول التي لايخالطها مابالقوة لانعقل العدم والشر                         |
| <b>411</b>                              | الفصل السادس: في مراتب افعال العقل وفي اعلى مراتبها وهو العقل القدسي      |
| ۲ <b>۳۹</b>                             | تعريف الحدس والذكاء                                                       |
| ۳٤٠                                     | القوة القدسية                                                             |
| ـا وأنها                                | القصل السابع: في عدَّ المذاهب الموروثة عن القدمــاء في امر النفس وافعـاله |
| ۳٤١                                     | واحدة أو كثيرة وتصحيح القول الحق فيها                                     |
| TOV                                     | الفصل الثامن: في بيان الآلات التي للنفس                                   |

## نماذج من مخطوطات الكتاب المحفوظة في مكتبة المحقّق الخاصّة

السرومودالاهواره العبور والموكا سالاد الطاع اللسدها

المان والمكافرة المستركة والموالها و كونزيه الفرنك والمان و المان و المراق الم

كسبدين الأثر احطوات بركم المواطع مجري ويوطي الدر المحدد والدر الطوح الدر المحدد والدر الكوم الدر الكوم الدر الك حاد الدر الدر المدر المدرود الدر الموالي يمد و المستبيع المدرود الدرود الدرود الدرود المدرود الدرود الدرود الدرود المدرود الم

> رزه. الافرنام لحريب له ير

ىلىنىدىد. ئېرىلىرونىلىنىغالىر

: (مَا المِقَامِينُ وَالْفَلِيرِ السِّيرِ السَّارِيرِ السَّارِيرِ السَّارِيرِ السَّارِيرِ السَّارِير

قد استُوفَينا في الفن الأول الكلام علي الامو والعامسيّة في الطبيعتيات تترىلوناالهن الثابي وغموفة الاحرام والفود والحوكات الذولي عالم الطبيعية وحفقتا احوال المصامر الة بأتفسدوالتي تفسك توتلوناه بالكلام على الكون والساد والسطعساندي تلوناه بالكلام على اضاك الليفيات الإولى وانتعالاتنا والأمرجة المتولاة متنها وبنحانا ال نتكلم عسلم الامورالكابينة فكانت الجمارات ومالاحشر لدولاحلكمة لا درة افترمها واقربها تكونا من العناصر فتكلب فيها على العن الكامس ويفر لنامن العلم الطبيعي النظوفي إصوب النَّات والحيوانات وكما كأن النات والحيوانات معرِّون الذوات عنصولة هج انتفس ومادة هج الجنسم والاعضى وكاز إولىما بكون عليا مالشي هوما يكون مزجلة صورته وابنا النشكاراولا والنفس فطروان سنوعار المفسوفنتكا لولا والنفسل ابنيائك والنيات يزو النفسل للبدآ منيتها والحبوان ثم والنضوالات غلاسين آحدهما لأن خذا التبنيومما يوعوصبطرعل انفس للناسب بعصد البعص والثاي الألبات سيتااك الحبياآن وإلفنس التماع اعفل آلعنو والنقيوبة والتوليد بعلاجالة ان سُفضراعينه لعتوي لفسائية مختص حبشه مريختص المواعد والذي كمكننا النانتكاعليه من اسعه البرالنبات هوما سيارك فيسالحبوانك ولسنا تشعسو وريا لنصول المنوعة لهذا المعنى الحسي في ئات واداكا درالام كذلك لم يكربنسية هيزا العسير صُ السِّطُ ولي المُعَكِّلَم وَ السَّاتِ أَوْلَ مِنْ عَالِي الْحَكَلَم في المسوان أذكآت سنبة ألحبوا نات آلي هذه العفس سنبة النبات وكذلك الصناحال التفسو الحبوالبذيا لغنياس الي الإنسان والحيوانات الاحزواذكنا آنما يؤيدان شكروتي النس النبائية وأكبوائهة من صبته ومشتركة وكان لاعلم

حقما واحا الموذى اذاكا نعظيما ومهببانى النفس ستل إ لملوك ومن بشبههم فادا لياس ولفى بمنع تفروصورة الشوق الماكات كام والنفو ولايكن من القاطلايتر في المستوق والصورة الاه كى في الوه والخيال فاغايتر فيألمنوف فقكط الذى بيئوق المالمعرب لاالجا لبكطئر فلابستغتر حبنيَّذٍ صَّورَهُ لَلْوَبِهِ وَالنَّفْسُ وَإِمَا الْصَبِيبَانِ وَالْصَعَفَا ثَلَانَ سُهُولِهُ امكادا المشغتام منهم وَقلة المؤَف عنهم بيكون كادا المروِّق وقرفا إلهُّهُ ل جداديكا دديشت عندالجيًا ل بالواخ وَالموجود والخيال المَاجِري كُلُ خايتع له لاعلى ما الام ويحسب وا ذاتما في السهاع بله كالحاصل يكوثُ الانتفام من الضغفا كالموجود فليسغط الشوق البداول وهاتن كمنظ ولايكون والدليل على وحال التخييل وبالرخبة والرهبدمين على لحاكاة كاعلى الحقايين لغوز إلانسان عن شي نفي لذبذ كاشتناعة بنجة لادبشيم وكاينفرعن دؤات الطعوم المستطابة اذاكا اليكل المستام والشكالهائب يهترالوان اجسام مستنقذره وإشكالها وادكان المتصديق لايتعه فكذلك افااشته اموماا مألهولة الوصول الحاصل الموجوة وولك انتعكل الخدالسة الغنا الموافيال الموجود فقدنظهرا والمزاج الاجبرما ذكرناه س كالمعزجة مسب تعاليحقه حرافيكذا احزشا فنتلدآ بتوعب ومرهض ولدذلك آكتاب المفاألكي ه س کتاب النفنی

غنت المقالة الرابعة س العزالت الحرين الطبيعيات ومبتلها فإلسنر • المثالة ولكونسو

الكَصَوَاعُعَوْلِكَاتِهِ والْبَحِلِدُ السعيدِة السهدِية وَبِيدِهِ واَعْزُلُوالِكُ ولوا لدى والديد واغفرلكان السعين اجعين اسبَء الكَصَّرِلُ وسع وبارك على فضل بعداء ف سيدناعل مثل الدواصحابد احتابي وسع وبارك على فضل بعداء ف سيدناعل مثل الدواصحابد احتابي

القلبة الحصنال الكاميلافي تدم مفان ومالاه مفاهرا براي الطبيبات تُمَّ ما ، بالغَن بن في في موقد للجرام الصور المحاكات للدل في و المطبيبة ومنعَما إول المستج للب مالى لغنة ر لِيَخِب مَمْ ومَا م الكلام هي الأين دلف ويمستفضار فرنوا ، الكلام عي يضل عجي الكيفيات الدواد اخفالاتها د للفرمته لهرده منها ومعي لناالن ككم عني لا مردا لكانير في كانت إيجادات الا ستر لدولة كزارله يدفرها واهتمها فزام إلها عفرتن فبدائه لفن مخدس مغي لأز لهوادليس فالوثى اموالذتبات محرانات ولأه زينجا تباريحوالات توبهت الذدارس مرز لنخباب ولمادة بحكيب واللاصفاء وكان اوله بالميل علائبتي برواكيون مع فرمورتد ما يناان تحواد المنفرات علب بدائك ن ا نالمغيرولك لذن به الشيرا يوصيد ملجه ربي رسي ليميس وفي فان النباشان كمتركة لون فبغفر المتح لهفهم المتره لتغدره له ويرمجه بشك كالمال فيفيل فيفرفن أم تخرجه فأيحرا فاه والدفوقتا انتكامتن فجرسه فهابت بربيث كمهافيه يحرال والمفكر فرطرا مصول لزهر بدند لمعيم برخ بسات وذاكان للا كما لكت المركز بسر برنفس م النظرال بنظام في الساسك ويزال اندكاده في محوال او الحاسب بحرابات له بداخ رسب بنات بهياه كذبك الصناحال مهر بجوائب كتشكسر الإلك ن وتجمالات للحرداد الدان يريدان كوخ فلنغر لمبائر وتجوارين عربيت كرك لدهم جسولام والمبشاكة وكوفلولكت والعيدل الأبر لنفخسه دلمنا شنبيت محوان حواو بنعذر فاكمت جليانكان الاوله الوابن كالخطرة لنفسره كمآب واحدثمان بخزاان كلحرامت ومجوان كلاماته معاضان وكنروا لخزائ فلكت مجراح مقاتيا وكح دح فرح له الدرّين فدوناهترم موحث بمخمسر و وفوتوف براب واحدي والمنوين لانقدم لوفساجرته والمواريث برخمسر فالمور تعرف برخم وعموا كالم للبعيد كميرك موزتهدن وسرف للدوا المغب برج الطردام ومهامين ع النغومير المج

﴿ لَكُ يَعْجُوا فِي مِلْهُ إِلَى فَعَ شُوْا فِلْ الْمُؤْمِدُ مُرْكِسُ لُعِينَ ر الدعاء الحاج النئ الالمكن كلفة لك لدة و البرسل و لا حاجة السان عاد ے فیمال*و الانشا*ن واعنياما لأتسام ي بعينها كدك لما د موفها بدفعهاى مأمكسه كره تدف كلز وكعوان تمكالفني واننء ووآص راحرا ما النبات فقد لنأك الحبوان وليانه أن الانعما لات المتعلقالذ ابراه اعلىآليدن وتوزيعاو انا يلفعها وتوكمو بالبرالكولدعنه وكوان مذبه للغداعكسل عبرن ا ياعضا دمثا اليرندسيقوه فسوكير فيكفع صواعصوا كماكو إكذب عقواعفو ه النهوه وراتره كما يؤد آنا كسان يخرشل بذه التهوه لماله ال يوكر إطلي غذاك وكنفسا كالان والفرسول ومنسطاله وتفتيع عنه كالفنز غ غنهٔ و ا ما ما کوسل له آنی کصل الغدار مالک اِندام هانشقال لسر مای حال السیام ما الغداد لا

نيمود الأجرا الصور والموالا في أو الم المنتوع المنتوع الشاء ، وضواً المنتوع الشاء ، وضواً المنتوع الشاء المؤدّة مناشرة المؤدّة المنتون المنتوع المنتو

لكنا الآثاما اغننا وجوبني حومباء لماذكونا وانتبنا ويتويثون جينيا لدعكوما مرخذ الناري للتكلان يخطؤها شامن مهتب كآنا فدع فاان بنؤيول معاف لغامه للثان فاؤخذا الخزل ماحوفه فموا فاكانث المنطخ فاناه فنروا فاختره والمخاطئة ماميحيته يمان وجنوا لوجوه فاللبي لهاخ المالان يهزم يخابها وأبؤه افغؤا وكأعكن فرام عوضاً كَنْجُوعَ بكون بالبِيَّيْ عويا هوا هغل وين يكون بالبُيْرِ حويا **عرضوبا اب**ؤه لرع<mark>بُر او ما والوضوع ا</mark>لترابي بغلي عالبنى ملتوم ياماده وعبزاة للوضوع فاذكات النفس والعشم لطابي فلاسك والديك مرة لك المشمة كينان والمتباث لابترجوا فاخامنا فالملينة ولا البقويينان الكافا كأخ فكالبنع العملالا ورامتنه كالناكم والفن والرابعة وأوا والكاران الميفاة والمثلك التثوه ويكون اقلعنى ببيئا طاعا مذا لتحتير كون خذا لتجهري منهم مويتي أوكالميتن انكالكال نعقل الآن الانقريتي الأونيال لما الثيارك المريض المكافئات بوالدالمادة الذنجتها بنينيه بنها وريها فأاق المصوان عوة ويعقوان فكالماكمة شكالكينسطا وغايمت لافاتي وأكالكا الماكان العاطلكا لأن طبين سالحا لمأ وصنى معالَبُهُ أَكُنَّ لِلْكُمُ لِمَا عَاجِرُوكَمَا لَأُومِا لِيشَا سُلِحًا الْخَيْلِ مَدِينَ فَ عليّا وَخَو واذاكان الأمرككتان لهتزه تفقف حديث الخابق لصده مذات الجوم الحاصرانها ولل ا الخاصيل مولاده المستحققة

ادر این در این از این از این می در استان در اول شده یا به استان استان در استان در استان در استان در استان در ا در این از این از این در این در استان در است